
    
 
 

VOLUME 1 
 

Apostila de Estudo

Duelos Teológicos
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PRIMEIRA EDIÇÃO 

Apostila de Estudo 

Teológicos   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

       
Serva do Senhor, 

Igreja Ministério de Fé em São 

Existe um grau de importância em 
conhecer as teorias teológicas que 
deram origem a sistemática de todas as 
igrejas evangélicas de hoje. 
 

Os pontos abordados 
servos de Deus levantados para 
sacudir o sistema religioso além de 
desafiadores foram imprescindíveis 
para moldar a reforma mais significativa 
na história da igreja.
 

Embora o Calvinismo e o Arminianismo 
sejam as teologias mais comuns na 
maioria das igrejas hoje no Brasil, o 
Luteranismo ainda permanece vivo nas 
Igrejas Luteranas e o Zwinglianismo 
mesmo não tendo uma igreja específica 
ainda influencia diversas 
denominações.
 

 

 
 
 

       CARLA FIGUEIRA 
Serva do Senhor, Esposa e Mãe 

Missionária consagrada pela 
Igreja Ministério de Fé em São 

Pedro da Aldeia - RJ 
 

_________ 
 

Existe um grau de importância em 
conhecer as teorias teológicas que 
deram origem a sistemática de todas as 
igrejas evangélicas de hoje.  

Os pontos abordados por esses quatro 
servos de Deus levantados para 
sacudir o sistema religioso além de 
desafiadores foram imprescindíveis 
para moldar a reforma mais significativa 
na história da igreja. 

Embora o Calvinismo e o Arminianismo 
sejam as teologias mais comuns na 

aioria das igrejas hoje no Brasil, o 
Luteranismo ainda permanece vivo nas 
Igrejas Luteranas e o Zwinglianismo 
mesmo não tendo uma igreja específica 
ainda influencia diversas 
denominações. 



Duelos Teológico
  
 

 

Como esse tema é o terceiro, fechando uma séria iniciada 
no Arminianismo e passando pelo Calvinismo
confrontarmos os pensamentos teológicos mais influentes 
pós-reforma que impactaram o protestantismo
começar recapitulando a teologia Católica
Romana, a teologia Ortodoxa Oriental e os movimentos 
marginais. 
 

Antes da Reforma Protestante no século 16, o cristi
estava dividido em duas grandes tradições 
teológicas e práticas diferentes: a Igreja Católica Romana
e as Igrejas Ortodoxas Orientais.  
 

Embora houvesse diversidade de pensamentos e práticas 
dentro de cada uma dessas tradições, a teologia
dominada por essas duas correntes principais. 
Além disso, existiam pequenas seitas e movimentos 
marginalizados “heréticos” que eram perseguido
 

Voltando um pouco mais na história, logo 
ressurreição de Jesus, não havia uma "igreja" estruturada 
formalmente como conhecemos hoje, mas surgiram 
comunidades e grupos que começaram a seguir seus 
ensinamentos e pregar a mensagem de cristo
A formação dessas primeiras igrejas estava 
profundamente relacionada com a expansão da 
mensagem de Jesus e a experiência da ressurreição. 
 
 
 

cos 

Como esse tema é o terceiro, fechando uma séria iniciada 
no Arminianismo e passando pelo Calvinismo, antes de 

ógicos mais influentes 
m o protestantismo, vamos 

atólica Apostólica 
, a teologia Ortodoxa Oriental e os movimentos 

Antes da Reforma Protestante no século 16, o cristianismo 
estava dividido em duas grandes tradições com visões 

Igreja Católica Romana 

Embora houvesse diversidade de pensamentos e práticas 
dentro de cada uma dessas tradições, a teologia cristã era 
dominada por essas duas correntes principais.  

pequenas seitas e movimentos 
perseguidos. 

 após a morte e 
eja" estruturada 

hoje, mas surgiram 
comunidades e grupos que começaram a seguir seus 

de cristo.  
A formação dessas primeiras igrejas estava 
profundamente relacionada com a expansão da 

Jesus e a experiência da ressurreição.  

As primeiras Comunidades 
 

1. Igreja de Jerusalém 
A primeira comunidade cristã surgiu em Jerusalém, logo 
após o evento de Pentecostes (cerca de 50 dias após a 
ressurreição de Jesus) quando
começou a acreditar em Jesus como o Messias. A Igreja 
de Jerusalém é considerada a primeira igreja cristã e foi 
liderada pelos apóstolos, especialmente Pedro e Tiago 
(irmão de Jesus). 
Ela era profundamente enraizada nas tradições judaicas, 
também era composta principalmente por judeus, mas 
rapidamente começou a se expandir para os gentios (não 
judeus) através da missão de Paulo de Tarso
demais cristãos. 
 

2. Igrejas fora de Jerusalém
A Antióquia (na Síria) foi um dos primeiros lugares fora de 
Jerusalém onde os seguidores de Jesus começaram a se 
reunir. Foi em Antioquia que os discípulos foram 
chamados de "cristãos" pela primeira vez (Atos 11:26). 
cidade se tornou um centro vital para o cristianismo, com 
Paulo e Barnabé pregando ali.
Corinto, Éfeso, Filipos e Tes
onde Paulo fundou igrejas. Essas igrejas eram compostas 
principalmente por gentios e se distanciaram das tradições 
judaicas, mas ainda mantivera
apóstolos e as primeiras comunidades.
 

3. Outros grupos cristãos primitivos
Além de Paulo, outros apóstolos e discípulos também 
viajaram para propagar a mensagem de Jesus. 
Pedro teve um papel importante em fundar e fortalecer 

01 

omunidades Cristãs 

A primeira comunidade cristã surgiu em Jerusalém, logo 
após o evento de Pentecostes (cerca de 50 dias após a 

quando um grupo de judeus 
a acreditar em Jesus como o Messias. A Igreja 

de Jerusalém é considerada a primeira igreja cristã e foi 
liderada pelos apóstolos, especialmente Pedro e Tiago 

profundamente enraizada nas tradições judaicas, 
omposta principalmente por judeus, mas 

rapidamente começou a se expandir para os gentios (não 
da missão de Paulo de Tarso, Barnabé e 

2. Igrejas fora de Jerusalém 
Antióquia (na Síria) foi um dos primeiros lugares fora de 

Jerusalém onde os seguidores de Jesus começaram a se 
reunir. Foi em Antioquia que os discípulos foram 
chamados de "cristãos" pela primeira vez (Atos 11:26). A 

um centro vital para o cristianismo, com 
Paulo e Barnabé pregando ali. 

Éfeso, Filipos e Tessalônica são outras cidades 
onde Paulo fundou igrejas. Essas igrejas eram compostas 
principalmente por gentios e se distanciaram das tradições 

mantiveram vínculos com os 
apóstolos e as primeiras comunidades. 

os grupos cristãos primitivos 
Além de Paulo, outros apóstolos e discípulos também 
viajaram para propagar a mensagem de Jesus. O apóstolo 
Pedro teve um papel importante em fundar e fortalecer 

02 



comunidades na Palestina e também em Roma, onde 
acredita-se que ele tenha sido martirizado. 
Há evidências de comunidades cristãs em lugares como 
Alexandria (Egito), onde a tradição cristã primitiva se 
desenvolveu de forma única. 
 

4. A Igreja de Roma 
A Igreja de Roma se torna mais proeminente após o 
século II, porém muitos acreditam que a comunidade cristã 
de Roma foi fundada pelos apóstolos Pedro e Paulo, que, 
segundo a tradição, foram martirizados na cidade. 
 

 

Igreja Católica Romana 
A Igreja Católica Romana era a maior e mais influente 
tradição cristã na Europa e no Ocidente. Sua teologia era 
centrada na autoridade papal, na tradição da Igreja, e na 
prática dos sacramentos. As doutrinas fundamentais da 
Igreja Católica antes da Reforma incluem: 
 

• Autoridade Papal: A Igreja Católica acreditava que o 
Papa era o sucessor de São Pedro, e, como tal, tinha a 
autoridade máxima sobre todos os cristãos na Terra. O 
Papa era visto como o representante de Cristo e o líder 
espiritual da Igreja. A autoridade papal estava 
acompanhada por um sistema de concílios e uma 
hierarquia clerical rigorosa. 
• A Bíblia e a Tradição: A Igreja Católica considerava que 
tanto a Tradição (os ensinamentos da Igreja, os Pais da 
Igreja, os concílios) quanto as Escrituras eram fontes de 
autoridade divina. A Bíblia, em latim (a Vulgata), era a 
base, mas a interpretação das Escrituras era considerada 
competência exclusiva do clero e do Papa. 

• Salvação e Graça: A salvação era vista como um 
processo que envolvia a graça divina, mas que precisava 
ser cooperada com as boas obras e a participação nos 
sacramentos. A Igreja ensinava que a graça era 
transmitida por meio dos sacramentos (como o Batismo, a 
Eucaristia, a Confissão, etc.), que eram essenciais para a 
salvação. 
• Indulgências: As indulgências eram práticas por meio das 
quais os fiéis podiam receber perdão de pecados 
temporais e diminuir o tempo no purgatório. Elas eram 
vistas como uma forma de transferir a misericórdia divina, 
e a sua venda tornou-se um ponto de grande controvérsia 
que levaria à Reforma. 
• A Transubstanciação: Na Eucaristia, a Igreja Católica 
ensinava que o pão e o vinho se transformavam 
substancialmente no corpo e no sangue de Cristo 
(transubstanciação), embora os sinais físicos (a aparência 
do pão e do vinho) permanecessem os mesmos. 
• O Purgatório: A Igreja Católica acreditava que após a 
morte, muitas almas passariam pelo purgatório, onde 
seriam purificadas antes de entrarem no céu. Esse 
conceito estava relacionado à prática de rezar pelos 
mortos e à prática de indulgências. 
• Maria e os Santos: A veneração da Virgem Maria e dos 
santos era central na teologia católica. Maria era vista 
como a “Mãe de Deus” e uma mediadora de graças, e os 
santos eram considerados intercessores entre os fiéis e 
Deus. A Igreja Católica acreditava na possibilidade de 
intercessão dos santos, o que levou à prática de orações a 
eles. 
• Sacramentos: Os sete sacramentos (Batismo, 
Confirmação, Eucaristia, Confissão, Unção dos Enfermos, 

03 04 



Ordem e Matrimônio) eram vistos como canais essenciais 
de graça e meios de salvação. 
• Liturgia: A liturgia era centrada na Eucaristia, com uma 
ênfase nas missas e nas cerimônias formais. A missa era 
a principal prática religiosa, especialmente a celebração 
da Eucaristia, e era conduzida em latim, o que limitava o 
acesso do povo à compreensão direta das Escrituras. 
 

Igreja Ortodoxa Oriental 
A Igreja Ortodoxa Oriental (também chamada de Igreja 
Ortodoxa ou Igrejas Orientais), que inclui as Igrejas da 
Grécia, Rússia, Sérvia, Bulgária, Romênia, entre outras, 
formava a outra grande tradição cristã antes da Reforma. 
A Igreja Ortodoxa se separou da Igreja Ocidental (Católica 
Romana) em 1054, no que é conhecido como o Cisma do 
Oriente. 
As doutrinas fundamentais da Igreja Ortodoxa Oriental 
incluem: 
• Autoridade Conciliar: Ao contrário da Igreja Católica, que 
tem o Papa como autoridade máxima, a Igreja Ortodoxa 
enfatiza a autoridade dos concílios ecumênicos (reuniões 
de bispos e líderes da Igreja). A liderança na Igreja 
Ortodoxa é descentralizada e as decisões teológicas 
importantes são tomadas em concílios e através de 
consenso entre os patriarcas. 
• A Bíblia e a Tradição: A Igreja Ortodoxa também vê a 
Tradição e as Escrituras como fontes complementares de 
autoridade. A Tradição é interpretada de forma mais 
descentralizada, com ênfase na patrística e na vida da 
Igreja primitiva. 
• Teologia da Salvação: A salvação na Igreja Ortodoxa é 
vista de forma muito semelhante à teologia católica em 

termos de uma colaboração entre a graça de Deus e as 
obras humanas. No entanto, a Ortodoxia coloca uma 
ênfase maior na deificação (ou teose), que é o processo 
de transformação espiritual do crente que está colocando 
em prática os ensinamentos de Jesus, tornando-o 
participante da natureza divina, por meio da união com 
Cristo. 
• Os Sacramentos: Assim como na Igreja Católica, os 
sacramentos são considerados meios essenciais de 
salvação, sendo especialmente a Eucaristia e o Batismo 
de grande importância. No entanto, a Igreja Ortodoxa 
rejeita o conceito de transubstanciação da maneira como é 
entendido pelos católicos. 
• A Mariologia: A Igreja Ortodoxa reverencia Maria como a 
“Teotócos” (Mãe de Deus), mas sem os dogmas marianos 
específicos que a Igreja Católica desenvolveu, como a 
Imaculada Conceição e a Assunção de Maria. 
• O Purgatório e a Intercessão dos Santos: A Igreja 
Ortodoxa tem uma visão mais difusa sobre o purgatório, 
considerando a morte como um processo de purificação. 
Os santos são venerados, e as orações aos santos para 
intercessão são comuns, mas a Ortodoxia coloca menos 
ênfase nas indulgências do que a Igreja Católica. 
• Liturgia: A liturgia ortodoxa é profundamente simbólica e 
litúrgica, com uma ênfase no mistério da presença de 
Deus nas cerimônias. A Eucaristia é celebrada com 
grande solenidade e simbolismo. 
• O Clero: A estrutura clerical ortodoxa é semelhante à 
católica, com uma ênfase no papel do bispo e do patriarca. 
O celibato é exigido apenas dos bispos, enquanto os 
padres podem ser casados (antes da ordenação). 
 

05 06 



Igrejas ou Movimentos Marginais 
• Os Albigenses (ou Cátaros): Um movimento herético no 
sul da França que negava a autoridade da Igreja Católica 
e acreditava em uma visão dualista do mundo, onde o 
bem e o mal estavam em guerra. Eles rejeitavam a 
autoridade papal e a maioria dos sacramentos da Igreja. 
• Os Valdenses: Um movimento que surgiu na Itália no 
século 12, fundado por Pedro Valdo, que também rejeitava 
as práticas da Igreja Católica, como a venda de 
indulgências, a veneraçãao de santos e a autoridade 
papal. Embora tivessem um foco na vida simples e na 
pregação da Bíblia, eles foram considerados heréticos 
pela Igreja Católica. 
• Os Hussitas: Seguiam os ensinamentos de Jan Hus, um 
teólogo tcheco que criticava a corrupção e a indulgência 
da Igreja Católica. Seus ensinamentos influenciaram a 
Reforma, embora Hus tenha sido queimado na fogueira 
como herético em 1415. 
Todos esses movimentos foram suprimidos pela Igreja 
Católica, mas suas ideias tiveram impacto no pensamento 
que mais tarde se tornaria a Reforma Protestante. 
 
 

5 Solas 
No primeiro estudo (Arminianismo) você vai encontrar as 
95 Teses de Lutero, aqui vamos focar nas 5 Solas. 
 

• Sola Scriptura: Significa "Somente a Escritura" e é o 
ensinamento de que a Bíblia é a única fonte para a 
doutrina cristã. Enfatiza que a Bíblia é a autoridade 
infalível para a fé e a prática cristã, e que nenhuma 
tradição ou autoridade humana pode sobrepor-se a ela. 
2 Timóteo 3:16-17: 

"Toda a Escritura é inspirada por Deus e útil para o ensino, 
para a repreensão, para a correção, para a educação na 
justiça, a fim de que o homem de Deus seja apto e 
plenamente preparado para toda boa obra." 
Atos 17:11: 
"Os de Bereia eram mais nobres do que os de 
Tessalônica, pois receberam a palavra com grande avidez, 
examinando as Escrituras todos os dias para ver se estas 
coisas eram assim." 
 

• Sola Gratia: Significa "Somente a Graça" e enfatiza 
que a salvação é um presente divino. Afirma que a 
salvação é um dom gratuito de Deus, não algo que possa 
ser conquistado por méritos humanos, mas somente pela 
graça divina. 
Efésios 2:5: 
"Estando nós mortos em nossos pecados, nos deu vida 
juntamente com Cristo (pela graça sois salvos)." 
Romanos 3:24: 
"Sendo justificados gratuitamente pela sua graça, 
mediante a redenção que há em Cristo Jesus." 
Tito 3:5: 
"Não pela obra de justiça que houvéssemos feito, mas, 
segundo a sua misericórdia, nos salvou, mediante o lavar 
regenerador e a renovação do Espírito Santo." 
 

• Sola Fide: Significa "Somente a Fé" e é a doutrina que 
distingue o protestantismo da Igreja Católica 
Romana. Ensina que a justificação diante de Deus é 
obtida unicamente pela fé em Jesus Cristo, e não por 
obras ou méritos humanos. 
Romanos 3:28: 

07 08 



"Concluímos, pois, que o homem é justificado pela fé, 
independentemente das obras da lei." 
Efésios 2:8-9: 
"Porque pela graça sois salvos, por meio da fé; e isso não 
vem de vós, é dom de Deus; não vem das obras, para que 
ninguém se glorie." 
Gálatas 2:16: 
"Sabemos que o homem não é justificado pelas obras da 
lei, mas unicamente pela fé em Jesus Cristo. Também nós 
cremos em Cristo Jesus, para sermos justificados pela fé e 
não pelas obras da lei, pois pelas obras da lei ninguém 
será justificado." 
 

• Solus Christus: Significa "Somente Cristo". afirma 
que Cristo é o único mediador entre Deus e os homens, e 
que a salvação só pode ser alcançada por meio de sua 
obra redentora. 
Atos 4:12: 
"E em nenhum outro há salvação, pois também debaixo do 
céu não existe nenhum outro nome, dado entre os 
homens, pelo qual importa que sejamos salvos." 
1 Timóteo 2:5-6: 
"Porque há um só Deus e um só mediador entre Deus e os 
homens, o homem Cristo Jesus, que se deu a si mesmo 
em resgate por todos." 
João 14:6: 
"Jesus respondeu: 'Eu sou o caminho, e a verdade, e a 
vida; ninguém vem ao Pai, senão por mim.'" 
 

• Soli Deo Gloria: Significa "Glória Somente a 
Deus". ensina que toda a glória de nossa salvação deve 
ser atribuída somente a Deus, pois é Ele quem a realiza 
através de Sua graça, por meio de Cristo. 

Romanos 11:36: 
"Porque dele, e por ele, e para ele são todas as coisas. A 
ele seja a glória para sempre. Amém." 
1 Coríntios 10:31: 
"Portanto, quer comais, quer bebais, ou façais qualquer 
outra coisa, fazei tudo para a glória de Deus." 
Isaías 42:8: 
"Eu sou o Senhor, este é o meu nome; não darei a minha 
glória a outrem, nem a minha honra às imagens de 
escultura." 
 

Doutrinas Centrais 
 

 As doutrinas fundamentais do cristianismo evangélico são 
as crenças que definem a fé e a prática dos cristãos 
evangélicos. Embora haja variações entre as diferentes 
tradições dentro do movimento evangélico, essas 
doutrinas são amplamente compartilhadas e consideradas 
essenciais.  
 

1. A Autoridade das Escrituras (Sola Scriptura) 
A Bíblia é a Palavra de Deus e é autoritativa em todas as 
questões de fé e prática. Para os evangélicos, as 
Escrituras (Antigo e Novo Testamento) são inerrantes em 
seus escritos originais e são a única fonte de autoridade 
religiosa final. 
Referência: 2 Timóteo 3:16-17, 2 Pedro 1:20-21. 
 

2. A Trindade 
Deus existe como três pessoas em um único ser divino: 
Deus Pai, Deus Filho (Jesus Cristo) e Deus Espírito Santo. 
Essa doutrina é essencial para a compreensão da 
natureza de Deus e é central para o cristianismo 
evangélico. 

09 10 



Referência: Mateus 28:19, 2 Coríntios 13:14, João 1:1-14. 
 

3. A Deidade e a Humanidade de Jesus Cristo 
Jesus Cristo é plenamente Deus e plenamente homem. 
Ele é o Filho de Deus, encarnado como ser humano, e sua 
vida, morte e ressurreição são fundamentais para a 
salvação. 
Referência: João 1:14, Colossenses 2:9, Filipenses 2:5-11. 
 

4. A Morte Substitutiva e a Ressurreição de Jesus 
A morte de Jesus na cruz foi uma morte substitutiva, ou 
seja, Ele morreu em lugar dos pecadores, pagando a pena 
do pecado pela humanidade. Sua ressurreição garantiu a 
vitória sobre o pecado e a morte, oferecendo a vida eterna 
a todos que creem nele. 
Referência: 1 Coríntios 15:3-4, Romanos 5:8, João 3:16. 
 

5. A Salvação pela Graça através da Fé (Sola Fide) 
A salvação é um dom gratuito de Deus, que não pode ser 
conquistado por boas obras, mas é recebida pela fé em 
Jesus Cristo. A justificação diante de Deus vem pela 
graça, por meio da fé, e não por méritos humanos. 
Referência: Efésios 2:8-9, Romanos 3:28, Gálatas 2:16. 
 

6. A Regeneração pelo Espírito Santo 
O Espírito Santo trabalha na vida do crente para regenerá-
lo (ou seja, dar-lhe uma nova vida espiritual) e capacitá-lo 
a viver de acordo com a vontade de Deus. A regeneração 
é uma obra sobrenatural do Espírito, que traz o crente à fé 
em Cristo. 
Referência: João 3:5-8, Tito 3:5, 2 Coríntios 5:17. 
 
 

7. A Necessidade da Conversão Pessoal 
Cada indivíduo deve experimentar uma conversão 
pessoal, ou seja, um arrependimento genuíno dos 
pecados e uma fé pessoal em Jesus Cristo para receber a 
salvação. A conversão é uma transformação interior que 
leva a uma nova direção de vida. 
Referência: Atos 3:19, João 3:16-18, Romanos 10:9-10. 
 

8. O Retorno Visível de Cristo (Segunda Vinda) 
Jesus Cristo voltará de forma visível e gloriosa para julgar 
os vivos e os mortos. A segunda vinda de Cristo é a 
culminação do plano redentor de Deus e o início do 
estabelecimento definitivo do Reino de Deus. 
Referência: Atos 1:11, 1 Tessalonicenses 4:16-17, 
Apocalipse 22:20. 
 

9. A Igreja como Corpo de Cristo 
A Igreja é a comunidade dos crentes em Cristo, chamada 
a adorar a Deus, proclamar o evangelho e viver em 
comunhão e serviço uns aos outros. A Igreja é o "corpo de 
Cristo" na terra, e seus membros devem viver de acordo 
com os ensinamentos de Cristo. 
Referência: Efésios 1:22-23, Colossenses 1:18, Mateus 
28:19-20. 
 

10. O Testemunho Pessoal e a Evangelização 
Os cristãos são chamados a compartilhar o evangelho 
com outros e fazer discípulos de todas as nações. A 
evangelização é uma missão fundamental da Igreja e de 
cada crente. 
Referência: Mateus 28:19-20, Atos 1:8, Romanos 10:14-
15. 
 

11 12 



11. O Reino de Deus 
O Reino de Deus é o domínio de Cristo sobre todas as 
coisas, tanto no presente, na vida dos crentes, quanto no 
futuro, com a consumação final da obra redentora de 
Deus. Os cristãos vivem como cidadãos do Reino de 
Deus, esperando sua plenitude no futuro. 
Referência: Lucas 17:20-21, Apocalipse 11:15, 
Colossenses 1:13. 
 

12. A Vida Eterna 
Aqueles que creem em Jesus Cristo têm a promessa de 
vida eterna. A vida eterna é tanto uma realidade presente 
(vivendo de acordo com o Reino de Deus) quanto futura 
(comunhão eterna com Deus após a morte). 
Referência: João 5:24, João 14:2-3, 1 João 5:11-13. 
 

 

Duelo de Interpretações 
 

Agora vamos colocar frente a frente os 4 personagens que 
deram origem ao que conhecemos hoje como cristianismo 
evangélico. Falamos sobre a vida e trabalho deles na 
primeira apostila e podcast (Arminianismo). 
 

Aqui vamos levantar os temas teológicos mais relevantes 
para a igreja e mostrar o que cada um deles pensava a 
respeito. 

 

» Só as Escrituras (Sola Scriptura) 
 
 

• Lutero: Lutero defendia que a Bíblia era a única 
autoridade suprema em matéria de fé e prática cristã, e 
não a tradição da Igreja nem a autoridade papal. O 
princípio “Sola Scriptura” (somente as Escrituras) foi um 
dos pilares da Reforma Protestante. Lutero acreditava que 
a Bíblia era clara e acessível para todos os cristãos e 

deveria ser a base para todas as doutrinas e práticas da 
Igreja. Ele traduziu a Bíblia para o alemão vernacular 
(linguagem simples e popular), permitindo que as pessoas 
comuns tivessem acesso direto às Escrituras, Lutero é o 
principal defensor de Sola Scriptura. Ele foi o primeiro a 
afirmar que somente a Bíblia tem autoridade final sobre 
questões de fé e prática. Lutero acreditava que a Bíblia 
era clara e acessível e que não era necessário o mediador 
da Igreja para interpretar as Escrituras corretamente. 
 

• Zwuinglio: Assim como outros reformadores, Zwinglio 
defendeu a Sola Scriptura, a ideia de que a Bíblia é a 
única fonte de autoridade, fé e prática cristã. Ele rejeitava 
a autoridade da tradição da Igreja, do Papa e dos 
concílios, que eram amplamente aceitos pela Igreja 
Católica de sua época. Zwinglio via a Bíblia como 
suficiente para guiar a vida cristã, ele também defendeu 
Sola Scriptura, mas com algumas diferenças em relação a 
Lutero. Ele acreditava que as Escrituras deveriam ser a 
única fonte de autoridade na Igreja. Para Zwinglio, a Bíblia 
deveria ser lida de forma que somente os ensinamentos 
explícitos das Escrituras fossem seguidos, rejeitando 
tradições não sustentadas pela Bíblia. 
 

• Calvino: Calvino sustentava a doutrina da Sola Scriptura 
e rejeitava a tradição da Igreja como uma fonte igual de 
autoridade e afirmava que a Bíblia, dada por Deus, é 
suficiente para orientar a vida cristã. Para ele, a Bíblia era 
a Palavra escrita de Deus e o meio através do qual Ele se 
revela ao ser humano. A autoridade das Escrituras é 
inquestionável, e todos os ensinamentos e práticas cristãs 
devem ser julgados à luz da Palavra de Deus. Calvino 
também via a Bíblia como suficiente para guiar os cristãos 

13 14 



em todas as questões da fé, e não via necessidade de 
qualquer autoridade fora dela (como o Papa ou a 
tradição). 
 

• Armínio: Armínio concordava com a ênfase em Sola 
Scriptura, mas ele acreditava que a interpretação das 
Escrituras deveria ser realizada dentro da tradição da 
Igreja e com o auxílio do Espírito Santo. Armínio 
reconhecia a autoridade das Escrituras como a base para 
a doutrina cristã, mas ele também enfatizava a 
necessidade de uma leitura interpretativa cuidadosa, 
levando em conta o contexto histórico, cultural e 
linguístico. Armínio defendia que a Escritura deveria ser 
entendida em sua totalidade, mas também através do 
discernimento pessoal, com o auxílio da razão e do 
Espírito Santo. 
"Nas Escrituras, Deus revelou o Seu querer, e elas contêm 
tudo o que é necessário para nossa salvação." 
 

» Somente a Graça (Sola Gratia) 
 

• Lutero: Lutero foi um dos maiores defensores de Sola 
Gratia. Ele acreditava que a salvação não era algo que 
poderia ser merecido por boas obras ou qualquer outra 
coisa que o ser humano pudesse fazer. A graça de Deus é 
dada incondicionalmente. Para Lutero, a salvação é 
inteiramente um ato da graça divina, dado sem qualquer 
mérito da parte do ser humano. 
 

• Zwuinglio: Zwinglio, embora concordasse com a ideia 
de que a salvação é uma graça de Deus, via a graça de 
uma maneira que incluía a responsabilidade humana. Para 
ele, a graça capacita o ser humano a escolher Deus, mas 

a escolha ainda era condicional à fé e à obediência do ser 
humano. 
 

• Calvino: Calvino acreditava na graça soberana de Deus, 
que é irresistível e eficaz. Ele ensinava que, sem a ação 
do Espírito Santo, nenhum ser humano seria capaz de 
escolher Deus ou fazer qualquer coisa para alcançar a 
salvação. Isso se reflete nas cinco pontos do TULIP, mas 
é importante lembrar que a graça de Deus está em toda a 
teologia calvinista, desde a criação até a glorificação final. 
Calvino também sustentava a ideia de que a graça é 
irresistível para os eleitos. Ele acreditava que a graça de 
Deus é suficiente para salvar, mas que essa graça é dada 
apenas aos eleitos de Deus. A graça é um dom imerecido 
e essencial para a salvação, e os seres humanos não 
podem fazer nada para merecer ou alcançar a salvação 
por si mesmos. 
 

• Armínio: Armínio aceitou plenamente a doutrina de Sola 
Gratia, ou seja, que a salvação é um presente gratuito de 
Deus. No entanto, ele também acreditava que a graça de 
Deus não é irresistível. Para Armínio, a graça de Deus é 
preveniente (ou seja, vem antes e capacita a pessoa a 
escolher seguir a Deus), mas ela pode ser rejeitada pelo 
ser humano. A graça, portanto, não é uma imposição 
irresistível; ela torna possível a salvação, mas a decisão 
final de aceitá-la ou rejeitá-la é uma escolha humana. 
Por causa do pecado, os seres humanos estão 
espiritualmente mortos e incapazes de escolher a Deus 
por si mesmos. Contudo, Deus concede a graça 
preveniente a todos, capacitando-os a responder 
positivamente à oferta de salvação. Esta graça é vista 

15 16 



como um "facilitador" da liberdade humana, mas não uma 
imposição irresistível. 
A graça não elimina a necessidade do crente viver em 
santificação. Armínio entendia que o pecado contínuo 
poderia levar à queda, mas ele não via o crente como uma 
pessoa indefinidamente predestinada a pecar, ao 
contrário, a graça de Deus torna possível a santificação. 
"A graça de Deus é a causa primária e essencial da 
salvação, mas a resposta humana é igualmente 
necessária." 
 

» Somente a Fé (Sola Fide) 
 

• Lutero: A justificação pela fé é uma das doutrinas 
centrais da teologia de Lutero. Ele acreditava que os seres 
humanos não podem ser justificados pelas suas obras, 
mas apenas pela fé em Cristo. Para Lutero, a justificação 
não é um processo gradual, mas uma declaração legal de 
que o pecador é perdoado e aceito por Deus com base no 
sacrifício de Cristo. Essa doutrina contrapunha-se à ideia 
de que a salvação poderia ser alcançada através de 
méritos ou obras. 
A doutrina da justificação é expressa na Confissão de 
Augsburgo (1530), um dos documentos fundamentais da 
Igreja Luterana, que declara que a justificação é "pela 
graça, por meio da fé, em Cristo". Lutero se opôs à ideia 
de que as boas obras ou a observância da Lei poderiam 
garantir a salvação. A justificação é um dom de Deus, 
recebido pela fé e não por mérito humano. 
Em sua obra A Justificação pela Fé, Lutero explicou que a 
fé é o meio pelo qual se recebe o perdão dos pecados e a 
justiça de Cristo. 

• Zwuinglio: Como outros reformadores, Zwinglio 
enfatizava a justificação pela fé como um princípio central 
da fé cristã. Para ele, a salvação era um presente gratuito 
de Deus, que não poderia ser alcançado por boas obras 
ou pelo cumprimento de rituais, mas somente pela fé em 
Cristo. Ele, assim como Lutero, rejeitava as indulgências e 
outras práticas católicas que pareciam contrapor essa 
doutrina. Zwinglio abraçou Sola Fide, mas com uma 
ênfase maior no aspecto de que a fé verdadeira não pode 
estar dissociada de uma vida de obediência. Para ele, a fé 
era essencial, mas as boas obras eram uma evidência 
dessa fé verdadeira. A salvação vinha pela fé, mas a fé 
genuína produzia uma vida transformada. 
 

• Calvino: A doutrina da justificação pela fé também era 
enfatizada por Calvino fortemente. Para ele, a salvação é 
um dom de Deus, recebido unicamente pela fé, sem a 
necessidade de obras ou méritos humanos. Isso significa 
que um pecador é declarado justo diante de Deus não por 
seus próprios esforços, mas pela graça de Deus, recebida 
pela fé. Calvino defendia fortemente Sola Fide, sendo ele 
um dos principais teólogos a sistematizar a doutrina da 
justificação pela fé. Para ele, a justificação era um ato 
legal de Deus, no qual o crente é declarado justo, não 
devido às suas obras, mas devido à imputação da justiça 
de Cristo. Calvino via a fé como o instrumento pelo qual o 
cristão recebe os benefícios da salvação. 
 

• Armínio: Armínio concordava com a Sola Fide, mas sua 
visão sobre a fé era mais complexa do que a visão 
calvinista de uma fé que é dada irresistivelmente por 
Deus. Para Armínio, a salvação é recebida pela fé, mas 
essa fé é uma escolha humana livre. Ele acreditava que a 

17 18 



graça de Deus capacita o ser humano a crer, mas o ser 
humano também tem a liberdade de aceitar ou rejeitar 
essa graça. A fé, portanto, é uma condição para a 
salvação, mas não é uma ação passiva; envolve a 
resposta ativa e cooperativa do indivíduo à graça divina. 
Ao contrário de Calvino, Armínio acreditava que a fé podia 
ser desviada ou perdida (isto é, a salvação era condicional 
à perseverança na fé). 
"A fé é a condição pela qual o homem recebe a 
justificação; não é uma obra, mas uma recepção da graça 
de Deus." 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1. João 3:16 
"Porque Deus amou o mundo de tal maneira que deu o 
seu Filho unigênito, para que todo aquele que nele crê 
não pereça, mas tenha a vida eterna." 
2. Efésios 2:8-9 
"Porque pela graça sois salvos, por meio da fé, e isto 
não vem de vós; é dom de Deus; não vem das obras, 
para que ninguém se glorie." 
3. Romanos 3:28 
"Concluímos, pois, que o homem é justificado pela fé, 
sem as obras da lei." 
4. Romanos 5:1 
"Justificados, pois, pela fé, temos paz com Deus, por 
nosso Senhor Jesus Cristo." 
A fé em Jesus Cristo traz justificação e reconciliação 
com Deus. 

6. Gálatas 2:16 
"Sabemos, entretanto, que o homem não é justificado 
pelas obras da lei, mas pela fé em Jesus Cristo; nós 
também cremos em Cristo Jesus, para sermos 
justificados pela fé e não pelas obras da lei, pois pelas 
obras da lei ninguém será justificado." 
7. Gálatas 3:11 
"E é evidente que pela lei ninguém será justificado 
diante de Deus, porque o justo viverá pela fé." 
8. Filipenses 3:9 
"E ser encontrado nele, não tendo a minha justiça, que 
vem da lei, mas a que vem pela fé em Cristo, a justiça 
que vem de Deus, baseada na fé." 
9. Atos 16:31 
"Eles responderam: Crê no Senhor Jesus, e será 
salvo, tu e a tua casa." 
10. Hebreus 10:38 
"Mas o justo viverá pela fé; e, se ele recuar, a minha 
alma não tem prazer nele." 
11. 1 João 5:4 
"Porque todo o que é nascido de Deus vence o 
mundo; e esta é a vitória que vence o mundo: a nossa 
fé." 
 12. Efésios 1:13 
"Em quem também vós, depois que ouvistes a palavra 
da verdade, o evangelho da vossa salvação, em quem 
também, crendo, fostes selados com o Espírito Santo 
da promessa." 

19 20 



» Glória Somente a Deus (Soli Deo Gloria) 
 

• Lutero: Via a glória de Deus como o objetivo principal de 
todas as coisas. Ele acreditava que a salvação e todas as 
ações humanas devem ser vistas como formas de 
glorificar a Deus. Para ele, toda a vida cristã, incluindo o 
trabalho secular, era uma oportunidade de glorificar a 
Deus. 
 

• Zwinglio: Também defendia Soli Deo Gloria, enfatizando 
que Deus (e não os homens), é o centro de todas as 
coisas. Para ele, toda a criação e salvação têm como 
propósito a glória de Deus, e as ações humanas devem 
refletir isso. 
 

• Calvino: Também adotou a doutrina de Soli Deo Gloria. 
Ele via a glória de Deus como o principal objetivo da 
salvação e de todo o processo de redenção. Para Calvino, 
a soberania de Deus deve ser reconhecida em todas as 
áreas da vida e da criação. 
 

• Armínio: Armínio também compartilhava a visão de Soli 
Deo Gloria, acreditando que toda a salvação é para a 
glória de Deus. Para ele, a salvação é uma obra de Deus 
da qual o ser humano não pode se vangloriar. No entanto, 
ao contrário do entendimento calvinista, que enfatizava 
uma predestinação incondicional e a soberania divina 
sobre tudo, Armínio acreditava que a glória de Deus se 
manifesta através da escolha humana livre de cooperar 
com a graça divina. 
"A salvação, e tudo o que nela ocorre, deve ter como fim 
último a glória de Deus, e não a exaltação do homem." 
 
 

» Somente Cristo (Solus Christus) 
 
 

• Lutero: Enfatizou fortemente que a salvação é 
alcançada somente através de Cristo. Ele rejeitou a 
intercessão de santos e a autoridade do Papa, afirmando 
que Cristo, e somente Cristo, é o mediador entre Deus e 
os homens. A fé em Cristo é o único meio de justificação e 
salvação. 
 

• Zwinglio: Também defendia Solus Christus, com uma 
ênfase na supremacia de Cristo em relação a qualquer 
autoridade humana ou eclesiástica. Para ele, Cristo é o 
único Redentor e, portanto, qualquer mediação feita por 
santos ou sacerdotes era desnecessária. 
 

• Calvino: Possui uma teologia cristocêntrica, com um 
foco intenso na pessoa e obra de Cristo. Ele acreditava 
que a morte expiatória de Cristo era a base da salvação e 
que a obra de Cristo é essencial para a justificação dos 
crentes. Cristo é o mediador entre Deus e a humanidade, 
e é somente por meio dele que se pode alcançar a 
salvação. 
 

• Armínio: Concordava com Solus Christus e enfatizava 
que a salvação se dá exclusivamente por meio de Cristo. 
No entanto, ele também acreditava que os cristãos 
deveriam responder à obra de Cristo de forma ativa por 
meio da fé e perseverança. 
"A salvação é somente por meio de Cristo, e fora dele não 
há salvação." 
 
 
 

22 21 



» Soberania de Deus 
 

• Lutero: Lutero enfatizava a soberania de Deus sobre a 
salvação e sobre o governo do mundo. Ele acreditava que 
Deus, em sua graça, escolhe os eleitos e trabalha por 
meio de Sua vontade soberana para cumprir Seu plano de 
salvação. 
 

• Zwuinglio: Também acreditava na soberania de Deus, 
especialmente na eleição divina, mas sua teologia era 
mais moderada em comparação com Calvino. Ele 
enfatizava a soberania de Deus sobre a história e a 
salvação, mas com uma ênfase maior na responsabilidade 
humana em aceitar a fé. 
 

• Calvino: A soberania de Deus é um dos pilares do 
calvinismo. Calvino acreditava que Deus é soberano em 
todas as coisas, inclusive na predestinação, e que Sua 
vontade é a causa de todos os eventos, incluindo a 
salvação e a condenação. 
 

• Armínio: Acreditava que, embora Deus seja soberano, 
Ele deu aos seres humanos liberdade moral para escolher 
ou rejeitar a salvação. Para Armínio, a soberania de Deus 
não anulava a responsabilidade humana de responder à 
graça oferecida. 
 
 
 
 
 
 
 
 

» Liberdade Humana 
 

• Lutero: Acreditava na liberdade cristã em Cristo, ou seja, 
os crentes são livres do domínio do pecado e da Lei, mas 
ainda devem viver em obediência a Deus e à Sua Palavra. 
 

• Zwinglio: Acreditava que os crentes têm liberdade em 
Cristo, mas essa liberdade deve ser usada para seguir a 
verdadeira fé e viver uma vida moral de acordo com a 
Palavra de Deus. 
 

• João Calvino: Tinha uma visão mais determinista da 
liberdade humana, já que ele acreditava na predestinação. 
Para ele, a liberdade humana era limitada pela vontade 
soberana de Deus, e as escolhas humanas estavam 
subordinadas à soberania divina. 
 

• Armínio: Defendia a liberdade de escolha do ser 
humano, enfatizando o conceito de livre arbítrio. Para ele, 
as pessoas têm a capacidade de aceitar ou rejeitar a 
graça de Deus, o que coloca a salvação em um contexto 
condicional. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mateus 23:37  
“Jerusalém, Jerusalém, que matas os profetas, e 
apedrejas os que te são enviados! quantas vezes 
quis eu ajuntar os teus filhos, como a galinha ajunta 
os seus pintos debaixo das asas, e tu não quiseste!” 
 

24 23 



 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

» Soteriologia (Doutrina da Salvação) 
 

• Lutero: Enfatizava a salvação pela graça somente, 
recebida pela fé. Ele rejeitava qualquer doutrina que 
colocasse as obras humanas como condições para a 
salvação. 
 

• Zwinglio: Via a salvação como um ato de Deus que 
exige a fé do indivíduo. Embora acreditasse na graça, ele 
não enfatizava tanto a justificação pela fé como Lutero. 
 

• Calvino: Enfatizava a salvação pela graça e a 
justificação pela fé, com uma forte ênfase na 
predestinação dos eleitos. 
 

• Armínio: Via a salvação como algo condicional, em que 
os indivíduos têm liberdade para aceitar ou rejeitar a graça 
de Deus, com base no seu livre arbítrio. 
 

». Hamartiologia (Doutrina do Pecado) 
 

• Lutero: Lutero acreditava que o pecado original é total, 
afetando todas as faculdades humanas, e que a única 
solução para o pecado é a justificação pela fé. 
 

• Zwinglio: Zwinglio também via o pecado como radical, 
mas enfatizava a cura moral através da pregação da 
Palavra de Deus, mais do que a justificação pela fé. 
 

• Calvino: Calvino também acreditava no pecado total e 
depravatório, e enfatizava a regeneração do Espírito Santo 
para restaurar a vontade humana e permitir a salvação. 
 

• Armínio: Armínio acreditava que o pecado é grande e 
corrompe a natureza humana, mas que o ser humano tem 
liberdade para responder à graça de Deus e voltar-se para 
a salvação. 

Mateus 7:13-14 
"Entrai pela porta estreita; porque larga é a porta, e 
espaçoso é o caminho que conduz à perdição, e 
muitos são os que entram por ela; porque estreita é a 
porta, e apertado o caminho que leva à vida, e 
poucos há que a encontrem." 
 

Deuteronômio 30: 15-19 
15 Vês aqui, hoje te tenho proposto a vida e o bem, e 
a morte e o mal; 
16 Porquanto te ordeno hoje que ames ao Senhor 
teu Deus, que andes nos seus caminhos, e que 
guardes os seus mandamentos, e os seus estatutos, 
e os seus juízos, para que vivas, e te multipliques, e 
o Senhor teu Deus te abençoe na terra a qual entras 
a possuir. 
17 Porém se o teu coração se desviar, e não 
quiseres dar ouvidos, e fores seduzido para te 
inclinares a outros deuses, e os servires, 
18 Então eu vos declaro hoje que, certamente, 
perecereis; não prolongareis os dias na terra a que 
vais, passando o Jordão, para que, entrando nela, a 
possuas; 
19 Os céus e a terra tomo hoje por testemunhas 
contra vós, de que te tenho proposto a vida e a 
morte, a bênção e a maldição; escolhe pois a vida, 
para que vivas, tu e a tua descendência, 

26 25 



» A Escatologia  
 

• Lutero: Tinha uma escatologia amilenista, ou seja, ele 
acreditava que o Reino de Deus era espiritual e já estava 
presente na igreja, e que o fim dos tempos ocorreria com o 
retorno de Cristo para o julgamento final. Ele não aceitava 
a ideia de um milênio literal, mas via o Reino de Cristo 
como algo já inaugurado. 
 

• Zwuinglio: Também era amilenista e via a escatologia 
de maneira semelhante à de Lutero. Ele acreditava que o 
milênio não era literal, mas que Cristo reinava 
espiritualmente na igreja. O retorno de Cristo seria o 
momento do juízo final e da consumação do Reino de 
Deus. 
 

• Calvino: Não tinha uma posição detalhada sobre o 
futuro, mas ele acreditava firmemente na segunda vinda 
de Cristo e na ressurreição dos mortos. O fim dos tempos 
seria o momento do juízo final, quando os justos seriam 
glorificados e os ímpios seriam condenados eternamente. 
O Reino de Deus, para Calvino, já estava presente de 
maneira espiritual. Calvino era amilenista e acreditava que 
o fim dos tempos seria marcado pela vinda visível de 
Cristo, seguido pelo juízo e a renovação do céu e da terra. 
 

• Armínio: Armínio seguia uma visão amilenista ou pós-
milenista (dependendo da interpretação). Ele acreditava 
que a Igreja estaria envolvida no trabalho de 
evangelização até o retorno de Cristo, quando haveria o 
juízo final. 
 
 
 

» Eucaristia (Santa Ceia) 
 

• Lutero: Acreditava na presença real de Cristo na 
eucaristia, mas rejeitava a doutrina católica da 
transubstanciação. Ele ensinava a "presença substancial" 
de Cristo, ou seja, o corpo e o sangue de Cristo estão 
presentes na eucaristia de maneira misteriosa, mas não 
há uma transformação literal do pão e do vinho. Esse 
conceito ficou conhecido como "sacramentalismo". 
 

• Zwinglio: Era mais radical e rejeitava qualquer forma de 
presença real. Ele defendia que a eucaristia era um 
símbolo que representava a morte de Cristo e não tinha 
qualquer poder místico ou sacramental. Para ele, o pão e 
o vinho eram apenas memoriais, uma expressão simbólica 
da união dos crentes com Cristo. 
• Calvino: Calvino ensinava que na eucaristia Cristo está 
espiritualmente presente, mas não de forma física. Ele 
acreditava que, ao participar da ceia, os crentes eram 
elevados espiritualmente e experimentavam a união com 
Cristo, mas não na forma de uma presença material do 
corpo e sangue de Cristo. Para ele, a eucaristia era um 
meio de graça, mas a presença de Cristo era de caráter 
espiritual, não carnal. 
 

• Armínio: Armínio seguia a linha de Calvino em relação à 
eucaristia, embora ele enfatizasse a necessidade de uma 
fé genuína ao participar do sacramento. Armínio via a ceia 
como um meio de edificação espiritual e não como um 
evento de transformação física ou mística do pão e do 
vinho. 
 
 
 
 

28 27 



» Batismo 
 

• Lutero: Lutero defendia o batismo infantil, com base na 
ideia de que a promessa de Deus é estendida a toda a 
casa, incluindo as crianças. Ele acreditava que o batismo 
era um meio eficaz de graça e tinha um papel importante 
na salvação, mesmo para os bebês. 
 

• Zwinglio: Zwinglio também defendia o batismo infantil, 
mas com um foco diferente. Para ele, o batismo não era 
um meio de graça, mas um sinal público da aliança de 
Deus com seu povo. Ele acreditava que o batismo não 
tinha poder salvífico em si, mas era um ato de obediência 
e uma expressão da fé dos pais e da comunidade. 
 

• Calvino: Calvino concordava com Lutero em defender o 
batismo infantil, considerando-o um sacramento que fazia 
parte da aliança de Deus com seu povo. Calvino via o 
batismo como um meio de confirmar a aliança e como um 
sinal da purificação dos pecados. Ele também enfatizava o 
aspecto comunitário do batismo, ligando-o à inclusão na 
igreja. 
 

• Armínio: Armínio acreditava no batismo infantil, mas 
com uma ênfase na responsabilidade dos pais e na 
educação religiosa das crianças. Ele via o batismo como 
um meio de consagração e um símbolo da aliança de 
Deus, sem conferir automaticamente a salvação. Armínio 
também ensinava que o batismo não garantia a salvação 
de uma criança, mas era um símbolo da aliança e uma 
promessa condicional. 
 
 
 

» Papel do Espírito Santo 
 

• Lutero: Via o Espírito Santo como a força que ilumina as 
Escrituras e capacita os crentes a viverem de acordo com 
a vontade de Deus. Ele enfatizava que o Espírito é dado 
para testificar de Cristo e para criar e sustentar a fé nos 
corações dos crentes. Lutero também acreditava que o 
Espírito Santo opera através da Palavra de Deus (Bíblia) e 
dos sacramentos, particularmente no batismo e na 
eucaristia. 
 

• Zwinglio: Também reconhecia o Espírito Santo como 
essencial para a edificação da Igreja e para a 
compreensão das Escrituras. No entanto, ele tinha uma 
ênfase mais forte na instrução pela Palavra. Zwinglio via o 
Espírito como aquele que, pela pregação da Palavra, 
transforma os corações e leva os crentes à fé genuína. 
 

• Calvino: Para Calvino, o Espírito Santo é o agente 
central da salvação e santificação. Ele ensinava que o 
Espírito não apenas concede a fé, mas também a 
transformação moral do crente, tornando-o 
progressivamente mais semelhante a Cristo. Calvino 
também enfatizava a unidade do Espírito na Igreja, o que 
torna a comunhão dos crentes uma realidade viva. 
 

• Armínio: Embora similar a Calvino em muitos aspectos, 
tinha uma visão mais condicionalista da ação do Espírito. 
Ele via o Espírito Santo como fundamental para convencer 
o homem do pecado e para capacitar a pessoa a 
responder à graça de Deus. Armínio destacava que o 
Espírito pode ser resistido pela livre vontade humana. 
 
 
 

30 29 



» A Igreja e a Comunhão dos Santos 
 

• Lutero: Via a Igreja como a comunidade de crentes que 
se reúnem ao redor da Palavra de Deus e dos 
sacramentos. Ele rejeitava a Igreja como uma instituição 
hierárquica governada pelo Papa e enfatizava o conceito 
de sacerdócio universal dos crentes, no qual todos os 
cristãos têm acesso direto a Deus. A comunhão dos 
santos era vista como a união dos crentes em Cristo, tanto 
vivos quanto mortos, como parte do Corpo de Cristo. 
 

• Zwinglio: Acreditava em uma Igreja invisível, composta 
por todos os que realmente criam em Cristo. Ele rejeitava 
muitas das práticas e doutrinas católicas relacionadas à 
Igreja visível, como a veneração dos santos e a autoridade 
papal. Para Zwinglio, a comunhão dos santos era uma 
expressão da solidariedade espiritual entre os crentes, 
mas não envolvia intercessão dos santos. 
 

• Calvino: Calvino também via a Igreja como a 
comunidade dos eleitos, mas com uma maior ênfase na 
ordem e na disciplina eclesiástica. A Igreja é o instrumento 
de Deus para a pregação da Palavra e a administração 
dos sacramentos. A comunhão dos santos, para Calvino, é 
uma expressão da união dos crentes com Cristo e uns 
com os outros no contexto da Igreja local e da Igreja 
universal. 
 

• Armínio: Compartilhava com Calvino a ideia de que a 
Igreja é a comunidade dos crentes eleitos. No entanto, ele 
dava mais ênfase à liberdade dos indivíduos em escolher 
a Igreja e resistia a uma centralização excessiva do poder 
eclesiástico. A comunhão dos santos é para Armínio uma 
realidade que abrange os crentes que, através da fé, estão 

unidos em Cristo, sem hierarquias que interfiram nesse 
relacionamento. 
 
 

» Relação com o Estado 
 

• Lutero: Defendia uma certa separação entre Igreja e 
Estado, mas também acreditava que os governantes 
tinham um papel divinamente ordenado para manter a 
ordem e promover a justiça. Ele ensinava que a autoridade 
civil era legítima e necessária para o bem comum, mas 
não deveria se intrometer nos assuntos espirituais da 
Igreja. 
 

• Zwinglio: Tinha uma visão mais teocrática do Estado, 
acreditando que o governante deveria ser um ministro de 
Deus para garantir a aplicação da justiça e a promoção da 
fé verdadeira. Para Zwinglio, a Igreja e o Estado eram 
interligados, e o Estado deveria apoiar a reforma religiosa. 
 

• Calvino: Defendia uma cidadania teocrática em que o 
Estado deveria garantir que a fé cristã fosse observada em 
todas as áreas da vida pública. Embora acreditasse em 
uma separação prática entre Igreja e Estado, ele via a 
autoridade civil como subordinada a Deus e ao serviço da 
promoção do bem comum e da verdadeira religião. 
 

• Armínio: Tinha uma abordagem mais moderada sobre a 
relação entre Igreja e Estado. Ele defendia que o Estado 
deveria respeitar a liberdade religiosa, sem impor uma 
religião oficial, e que a Igreja deveria ser livre para cumprir 
sua missão espiritual sem interferência governamental. 
Armínio era contra a ideia de um Estado teocrático. 
 
 

32 31 



» A Providência Divina 
 
 

• Lutero:  
Lutero tinha uma visão mais determinista e rígida da 
soberania de Deus sobre todos os aspectos da vida e da 
providência divina acreditando que Deus é absolutamente 
soberano sobre todos os aspectos da vida humana.  
 

• Zwinglio: Zwinglio estava mais disposto a ver a 
providência divina de maneira que permitisse o livre-
arbítrio humano. Ele acreditava que a providência divina e 
a liberdade humana podiam coexistir, com Deus 
permitindo que os seres humanos exercessem sua 
liberdade dentro de Sua soberania. 
 

• Calvino: A providência de Deus é a doutrina de que 
Deus está ativamente envolvido e governando a criação e 
a história. Para Calvino, Deus não só criou o mundo, mas 
continua sustentando-o e guiando-o segundo Sua vontade 
soberana. Isso implica que tudo, tanto o bem quanto o 
mal, está sob o controle de Deus, e que Ele usa até 
mesmo as ações malignas para cumprir Seus propósitos. 
 

• Armínio: A teologia de Armínio incluía uma forte crença 
na providência de Deus. Armínio acreditava que Deus é 
soberano sobre o universo, mas essa soberania não 
elimina o livre arbítrio humano. Deus conhece e governa o 
futuro, mas Sua ação na história não é forçada, sendo 
compatível com a liberdade humana. Assim, Deus 
predestina certos eventos para cumprir Seus propósitos, 
mas o homem tem liberdade para escolher como se 
comportará dentro desse plano divino. 

 

» Expiação 
 

• Lutero: Lutero defendia a expiação universal de Cristo, 
entendendo que a morte de Cristo na cruz foi o sacrifício 
suficiente para a salvação de todos os seres humanos, 
mas eficaz apenas para aqueles que têm fé nele. Ele via a 
justificação como sendo pela fé somente, e a morte de 
Cristo como o ato central da salvação. 
 

• Zwinglio: Rejeitava a ideia de uma expiação penal 
substitutiva. Para ele, Cristo morreu como um exemplo de 
amor sacrificial, e sua morte tem um efeito moral sobre os 
crentes, levando-os ao arrependimento e à fé. A expiação 
de Cristo não era vista como algo que apaga literalmente 
os pecados, mas como um meio de reconciliar a 
humanidade com Deus através do exemplo de Cristo. 
 

• Calvino: Assim como Lutero, acreditava na expiação 
penal substitutiva. Ele ensinava que Cristo morreu como 
substituto pelos eleitos, sofrendo a punição que eles 
mereciam. A morte de Cristo foi um sacrifício eficaz que 
garantiu a salvação de todos os que seriam chamados por 
Deus. 
 

• Armínio: Rejeitava a visão calvinista da expiação 
limitada e defendia que a expiação de Cristo era universal, 
ou seja, Cristo morreu por todos, mas a aplicação dos 
benefícios da expiação depende da resposta de fé do 
indivíduo. Armínio via a expiação como condicional, ou 
seja, ela é eficaz apenas para aqueles que escolhem crer 
em Cristo. 
 
 
 

34 33 



» Justificação 
 

• Lutero: Enfatizava a justificação pela fé como o ponto 
central da teologia reformada. Ele acreditava que o ser 
humano é justificado somente pela graça de Deus, por 
meio da fé em Jesus Cristo, e não pelas obras da lei. Para 
Lutero, a justificação era um ato legal, no qual Deus 
declara o pecador justo, não por causa de suas obras, 
mas por causa da obra de Cristo. 
 

• Zwinglio: Também acreditava na justificação pela fé, 
mas com uma ênfase na obediência à palavra de Deus e 
na vivência da fé. Para Zwinglio, a justificação era uma 
consequência do arrependimento genuíno e da fé em 
Cristo, mas ele dava mais ênfase à transformação moral 
da vida cristã. 
 

• Calvino: Compartilhava com Lutero a ênfase na 
justificação pela fé, mas ele também dava um grande 
destaque à santificação. Para Calvino, a justificação e a 
santificação estavam intimamente conectadas: a 
justificação pela fé traz a santificação, que é um processo 
contínuo na vida do cristão. 
 

• Armínio: Seguia a linha luterana, mas com uma visão 
mais condicionalista. Ele acreditava que a justificação era 
pela graça, mas que dependia da aceitação da fé em 
Cristo e da perseverança até o fim. A justificação, 
portanto, não era uma garantia irreversível, mas dependia 
da resposta contínua da pessoa à graça divina. 
 
 
 

» A Eleição  
 

 

• Lutero: Lutero acreditava na eleição incondicional, 
centrada em Cristo, em que a escolha divina não depende 
de méritos humanos, mas da graça soberana de Deus. 
 

• Zwuinglio: Para Zwinglio a eleição era condicional, 
baseada na fé futura que Deus sabe que a pessoa 
escolherá. Em sua visão há um equilíbrio entre soberania 
divina e livre arbítrio humano. 
 

• Calvino: Dentro da doutrina da predestinação, Calvino 
ensinava que Deus escolhe, de maneira soberana e 
incondicional, quem será salvo. Essa escolha não é 
baseada em qualquer mérito ou ação futura do ser 
humano, mas na vontade divina. A doutrina da eleição 
incondicional é uma das mais características do calvinismo 
e está ligada à sua visão sobre a graça  
 

• Armínio: Uma das doutrinas centrais na teologia 
armíniana é a eleição condicional. Armínio defendia que 
Deus escolhe aqueles que, de acordo com Sua 
presciência, saberiam livremente responder à Sua graça. 
A eleição não é baseada em qualquer mérito ou dignidade 
pessoal, mas na resposta que Deus prevê que o indivíduo 
dará à oferta de salvação. Portanto, a eleição de Deus é 
"condicional" à fé futura do crente. 

 

 

 
 36 35 



» Predestinação 
 

• Lutero: Acreditava na predestinação, mas a sua visão 
era menos sistemática do que a de Calvino. Ele ensinava 
que Deus predestinou os eleitos para a salvação sim, mas 
sua doutrina da predestinação não era tão detalhada ou 
rigorosa quanto a calvinista. Lutero enfatizava a graça de 
Deus como o fator principal, e a salvação era um dom 
gratuito de Deus, não algo que pudesse ser alcançado por 
obras. 
 

• Zwinglio: Também acreditava na predestinação de 
acordo com a vontade soberana de Deus, mas sua 
doutrina não foi tão elaborada quanto a de Calvino. Ele 
aceitou a ideia de que Deus escolhe aqueles que serão 
salvos, mas com menos ênfase na rigidez e na 
sistematização teológica da predestinação. 
 

• Calvino: Tinha uma doutrina muito clara e estruturada 
sobre a predestinação. Ele acreditava que Deus havia 
escolhido, desde a eternidade, quem seria salvo (eleição) 
e quem seria condenado (reprovação). Calvino defendia a 
"dupla predestinação" que é mais amplamente trabalhada 
por Bezza, onde a salvação e a condenação são 
determinadas soberanamente por Deus. Para ele, a 
predestinação era um reflexo da soberania absoluta de 
Deus. 
 

• Armínio: Rejeitava a ideia de dupla predestinação e 
afirmava que a predestinação era baseada na presciência 
de Deus sobre a livre escolha do ser humano. Para ele, 
Deus predestinava à salvação aqueles que, em seu livre 
arbítrio, aceitariam a oferta de salvação. Armínio ensinava 
que a eleição era condicional, ou seja, dependia da 
resposta livre do indivíduo à graça de Deus. 

Base Bíblica 
 

Todas as vertentes teológicas apresentadas possuem 
base bíblica e foram desenvolvidas com muito zelo e 
temor a Deus por seus proponentes. Focando no duelo 
mais proeminente, Calvino X Armínio, seguem os 
versículos mais utilizados para defesa de suas teorias. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

BASE CALVINISTA 
 

João 6:44 
"Ninguém pode vir a mim, se o Pai que me enviou 
não o trouxer; e eu o ressuscitarei no último dia." 
João 10:26-27 
"Mas vós não credes, porque não sois das minhas 
ovelhas. As minhas ovelhas ouvem a minha voz; eu 
as conheço, e elas me seguem." 
Romanos 8:29-30 
"Porque os que dantes conheceu, também os 
predestinou para serem conformes à imagem de seu 
Filho, para que ele seja o primogênito entre muitos 
irmãos. E aos que predestinou, a esses também 
chamou; e aos que chamou, a esses também 
justificou; e aos que justificou, a esses também 
glorificou." 
Romanos 9:11-13 
"Porque, sendo ainda os gêmeos não tinham 
nascido, nem tinham feito bem nem mal, para que o 
propósito de Deus, segundo a eleição, ficasse firme, 
não por obras, mas por aquele que chama, foi dito a 
ela: O maior servirá ao menor. Como está escrito: 
Amei a Jacó, mas rejeitei a Esaú." 
 

37 38 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

39 

 

BASE ARMINIANA 
 

João 3:16 
"Porque Deus amou o mundo de tal maneira que deu 
o seu Filho unigênito, para que todo aquele que nele 
crê não pereça, mas tenha a vida eterna." 
Mateus 28:19 
"Portanto, ide e fazei discípulos de todas as nações, 
batizando-os em nome do Pai, do Filho e do Espírito 
Santo." 
Atos 10:34-35 
"Então Pedro, abrindo a boca, disse: Em verdade, 
reconheço que Deus não faz acepção de pessoas, 
mas que em toda nação aquele que o teme e faz o 
que é justo lhe é aceitável." 
1 João 2:2 
"E ele é a propiciação pelos nossos pecados; e não 
somente pelos nossos, mas também pelos de todo o 
mundo." 
Romanos 10:12-13 
"Porque não há diferença entre judeu e grego, pois o 
mesmo Senhor é Senhor de todos, rico para com 
todos os que o invocam. Porque todo aquele que 
invocar o nome do Senhor será salvo." 
1 Timóteo 2:3-4 
"Pois isso é bom e aceitável diante de Deus, nosso 
Salvador, que deseja que todos os homens sejam 
salvos e cheguem ao conhecimento da verdade." 
Tito 2:11 
"Porque a graça de Deus se manifestou, trazendo 

1 Pedro 1:1-2 
"Pedro, apóstolo de Jesus Cristo, aos eleitos 
segundo a presciência de Deus Pai, na santificação 
do Espírito, para a obediência e aspersão do sangue 
de Jesus Cristo: Graça e paz vos sejam 
multiplicadas." 
Efésios 1:4-5 
"Como nos escolheu nele antes da fundação do 
mundo, para sermos santos e irrepreensíveis diante 
dele em amor, e nos predestinou para a adoção de 
filhos, por meio de Jesus Cristo, para si mesmo, 
segundo o beneplácito de sua vontade." 
2 Tessalonicenses 2:13 
"Mas nós, irmãos amados pelo Senhor, somos 
sempre devedores a Deus, por vós, que Deus vos 
escolheu desde o princípio para a salvação, pela 
santificação do Espírito e fé na verdade." 
Apocalipse 13:8 
"E adoraram-no todos os que habitam sobre a terra, 
cujos nomes não estão escritos no livro da vida do 
Cordeiro, que foi morto desde a fundação do mundo." 
Apocalipse 17:8 
"A besta que viste era, e não é, e está para subir do 
abismo, e vai para a perdição; e os que habitam 
sobre a terra, cujos nomes não estão escritos no livro 
da vida desde a fundação do mundo, se admirarão, 
vendo a besta, que era, e não é, e será presente." 
Romanos 3 (confira na sua bíblia) 
Romanos 8:28-39 (confira na sua bíblia) 

40 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

CONCLUSÃO 
 

Embora haja sim muita parcialidade nesse tema, tendo em 
vista que a nossa posição oposta nos leve a defender um 
lado ou outro, o mesmo apostolo que prega a eleição de 
alguns diz que quem confessa Jesus, crendo, é salvo. 
 

A ultima instrução de Jesus em Mateus 28:19-20 foi: 
“Portanto ide, fazei discípulos de todas as nações, 
batizando-os em nome do Pai, e do Filho, e do Espírito 
Santo; Ensinando-os a guardar todas as coisas que eu vos 
tenho mandado; e eis que eu estou convosco todos os 
dias, até a consumação dos séculos. Amém.”    

Nossa missão é anunciar Jesus a toda criatura crendo que 
Ele é poderoso para mudar vidas perdoando os pecados e 
através da sua graça nos reconciliar com Deus para juntos 
desfrutarmos da vida eterna na sua presença. 
 

A interpretação teológica nos dá um norte, mas jamais 
será maior do que a interpretação mais simples que Jesus, 
o cordeiro que tira o pecado do mundo já se entregou por 
mim e por você, não desperdice o sacrifício de Jesus! 
 
 

Que Deus ilumine o seu entendimento na certeza que essas 
poucas palavras servem para iluminar o inicio da sua 
caminhada. Ainda há muito mais informação a respeito 
desse tema. Que sua curiosidade e interesse sejam aguçados. 
Que Deus derrame fome e sede para buscar mais.  
 

A seguir você terá uma listagem de livros auxiliares para 
compreender esse assunto, mas não se esqueça que o 
principal livro chama-se Bíblia Sagrada. 
 

Que a paz de Jesus seja contigo todos os dias da sua vida! 

Apocalipse 22:17 
"E o Espírito e a esposa dizem: Vem! E quem ouve, 
diga: Vem! E quem tem sede, venha; e quem quiser, 
receba de graça a água da vida." 
João 4:42 
"E diziam à mulher: Já não é pelo teu dito que nós 
cremos; porque nós mesmos ouvimos, e sabemos 
que este é verdadeiramente o Salvador do mundo." 
Hebreus 2:9 
"Vemos, porém, a Jesus, que foi feito um pouco 
menor do que os anjos, coroado de glória e de honra, 
por ter padecido a morte, para que, pela graça de 
Deus, provasse a morte por todo o homem." 
2 Pedro 3:9 
"O Senhor não retarda a sua promessa, como alguns 
a julgam demorada; mas é longânimo para convosco, 
não querendo que alguns se percam, senão que 
todos cheguem ao arrependimento." 
5. Romanos 10:9 
"Se, com a tua boca, confessares Jesus como 
Senhor, e em teu coração creres que Deus o 
ressuscitou dentre os mortos, serás salvo." 
 

42 
41 



Livros indicados a respeito desse 
tema para seu crescimento:
► Uma Teologia Sistemática Reformada - Michael Horton 
► A Exposição da Fé Cristã - Ulrich Zwinglio 
► Teologia Cristã: Uma Introdução Histórica - Alister E. McGrath
► Aqui Eu Fico: A Biografia de Martinho Lutero  
► A Teologia de Martinho Lutero - - Alister E. McGrath   
► A Teologia de João Calvino - Joel R Beeke e Mark Jones 
► Uma Teologia Sistemática Reformada - Michael Horton 
►Declaração e Defesa da Doutrina da Eleição – Jacó Armínio  
►A Teologia de Jacó Armínio - John Wieland 
► Armínio e os Arminianos - Markus Nentwig 
► Teologia Sistemática - Johannes Hollaz 
► Obras Completas de Lutero - Weimar Edition 
►Lutero: Teologia e Vida - Bernhard Lohse  
► A Teologia de Zwinglio - Heiko A. Oberman  
► Zwinglio: A Reforma e a Eucaristia - John W. Witte 
►Institutas da Religião Cristã - João Calvino - 
►Calvino: A Vida e a Teologia - Herman Bavinck 
►A Doutrina de Calvino sobre a Justificação - A. N. S. Smit 
►A Teologia de Armínio - James Arminius  
►Arminianismo: Uma Visão de Fé e Prática - Keith D. Stanglin e Thomas H. McCall
►A Reforma Protestante - Alister E. McGrath  
►O Essencial da Reforma Protestante - Michael Reeves  
►A Reforma Protestante: Uma História de Sede de Esperança - Timothy George
►As Obras de Martinho Lutero - Martinho Lutero 
►O Catecismo Maior e Menor - Martinho Lutero 
►A Liberdade Cristã - Martinho Lutero 
►A Confissão de Augsburg - Martinho Lutero 
►Exposição do Evangelho de Mateus - Ulrich Zwinglio  
►Tratado Sobre o Sacramento da Eucaristia - Peter Martyr Vermigli
► Comentário sobre a Epístola aos Romanos - Ulrich Zwinglio  
►Institutas da Religião Cristã – João Calvino 
►Comentário sobre a Epístola aos Romanos - João Calvino 
►Declaração da Doutrina da Predestinação – Jacó Armínio  
►Exposição da Doutrina Cristã – Jacó Armínio  
►História da Teologia Reformada - Richard A. Muller  
►A Teologia de João Calvino - Charles Partee  
►Teologia Sistemática: Uma Introdução à Teologia Evangélica - Wayne Grudem

 

cados a respeito desse 
tema para seu crescimento: 

McGrath   

Thomas H. McCall 

Timothy George 

Peter Martyr Vermigli 

Wayne Grudem   

Esse material foi útil para sua
 Vida e M

Ajude-nos a levar mais conteúdos como esse para mais 
pessoas. Nosso material é disponibilizado de forma 

GRATUÍTA online no site:

http://carlafigueira.com.br
 

 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
NÃO COBRAMOS por nenhum de nossos materiais, a 
convicção que o Senhor nos deu é de compartilhar os 

ensinamentos com todos, pois Ele providenciaria as demais 
coisas através de pessoas improváveis

 
 

erial foi útil para sua 
Vida e Ministério? 

 
 

nos a levar mais conteúdos como esse para mais 
pessoas. Nosso material é disponibilizado de forma 

GRATUÍTA online no site: 
 

http://carlafigueira.com.br 
      

COBRAMOS por nenhum de nossos materiais, a 
convicção que o Senhor nos deu é de compartilhar os 

ensinamentos com todos, pois Ele providenciaria as demais 
coisas através de pessoas improváveis. 


