
    
 
 
 
 
 

 
VOLUME 1 

 

Apostila de Estudo

Arminianismo
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PRIMEIRA EDIÇÃO 
 
 

Apostila de Estudo 

Arminianismo  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

       
Serva do Senhor, 

Igreja Ministério de Fé em São 

Desde o início da indignação por parte 
dos cristãos católicos com a forma que 
a igreja lidava com diversas questões 
sociais e eclesiásticas, aconteceram 
muitos fatos marcantes até chegarmos 
a Jacó Armínio e a teologia que ficou 
conhecida como Arminianismo.
 
Seria imprudência minha falar de 
Armínio sem antes falar da teologia e 
pensamento dos precursores e dos que 
influenc
 
Nesse estudo trataremos da 
importância de conhecer os vários 
pensamentos teológicos antes de 
elaborar críticas.
 

 

 
 
 

       CARLA FIGUEIRA 
Serva do Senhor, Esposa e Mãe 

Missionária consagrada pela 
Igreja Ministério de Fé em São 

Pedro da Aldeia - RJ 
 

_________ 
 
 

Desde o início da indignação por parte 
dos cristãos católicos com a forma que 
a igreja lidava com diversas questões 

ciais e eclesiásticas, aconteceram 
muitos fatos marcantes até chegarmos 
a Jacó Armínio e a teologia que ficou 
conhecida como Arminianismo. 

Seria imprudência minha falar de 
Armínio sem antes falar da teologia e 
pensamento dos precursores e dos que 
influenciaram a teologia Arminiana. 

Nesse estudo trataremos da 
importância de conhecer os vários 
pensamentos teológicos antes de 
elaborar críticas. 

 



Sumário 
 
 

Arminianismo ............................................................ 01 
Pós Jesus .................................................................. 02 
Pelagianismo e Semipelagianismo .......................... 03 
» Pelagianismo ........................................................... 03 
» Semipelagianismo ................................................... 04 
Pré-reforma Protestante ........................................... 05 
◙ Pedro Valdo ............................................................. 06 
◙ John Wyclif ............................................................... 07 
◙ Jan Huss .................................................................. 07 
◙ Wessel Gansdorf ...................................................... 07 
Reforma Protestante ................................................. 08 
◙ Martinho Lutero ........................................................ 08 
◙ Ulrich Zwinglio .......................................................... 10 
◙ Latimer e Ridrey ....................................................... 13 
◙ João Calvino ............................................................ 15 
◙ John Knox ................................................................ 18 
◙ Reforma Holandesa ................................................. 19 
◙ Felipe Melanchthon .................................................. 20 
◙ Heinrich Bullinger ..................................................... 22 
Benefícios da Reforma Protestante .......................... 22 
Quem foi Jacó Armínio .............................................. 24 
Teologia de Armínio 32 
» Livre Arbítrio ........................................................... 32 
► O que é o livre arbítrio?  
» A Graça de Deus ..................................................... 32 
► A graça preveniente ► A graça e a fé  
» A Segurança da Salvação ....................................... 33 
► Pode alguém perder a salvação?  
» A Explicação da Expiação ......................................... 33 

► Expiação limitada ou expiação ilimitada?  
» A Providência de Deus .......................................... 34 
► A soberania de Deus e o livre arbítrio  
» A Igreja e o Papel do Cristão ................................. 34 
► A responsabilidade do cristão na vida cristã  
As 95 Teses de Lutero .............................................. 35 
Conclusão ....................................................................... 44 
Bibliografia ...................................................................... 45 

 
  



Arminianismo
  

 

É impossível existir uma igreja sem que haja uma 
sistematização de doutrinas e credos, porque não existe 
ajuntamento de pessoas de nenhuma ordem sem regras.
 

Ouso dizer que as igrejas que mais dizem que não há 
necessidade de estudar teologia, ou que não fazem u
de nenhuma linha teológica, nem Calvino e nem Armínio 
podem possuir motivos ocultos e secretos para manter 
seus fiéis debaixo de suas doutrinas sem a possibilidade 
de diálogo. 
 

Foi justamente a falta de acesso a bíblia por parte da 
população que fez com que a igreja dos primeiros séculos 
sob o poder de homens inescrupulosos criasse tantos 
dogmas que não possuem base bíblica.  
 

O estudo teológico aborda: Geografia bíblica
Hermenêutica, Missiologia, Heresiologia
Cristologia, Bibliologia, Angelologia, 
Antropologia teológica, Pneumatologia, 
Escatologia, Soteriologia e Hamartiologia. 
 

Mesmo a igreja que não fala de Hamartiologia (
estuda o pecado, suas origens e conseqüências) tem no 
seu estatuto assuntos referentes a pecado que foi 
sistematizado por um teólogo ao longo da história.
 

Não é mais o tempo de transmitir conhecimento sob o 
argumento: “Foi assim que eu aprendi, é assim que vai 
ser”. Essa dinâmica não funciona mais. 

Arminianismo 

ossível existir uma igreja sem que haja uma 
, porque não existe 

ajuntamento de pessoas de nenhuma ordem sem regras. 

Ouso dizer que as igrejas que mais dizem que não há 
necessidade de estudar teologia, ou que não fazem uso 
de nenhuma linha teológica, nem Calvino e nem Armínio 
podem possuir motivos ocultos e secretos para manter 
seus fiéis debaixo de suas doutrinas sem a possibilidade 

Foi justamente a falta de acesso a bíblia por parte da 
que a igreja dos primeiros séculos 

sob o poder de homens inescrupulosos criasse tantos 

Geografia bíblica, Homilética, 
Heresiologia, Doxologia, 

, Demonologia, 
, Eclesiologia, 

Mesmo a igreja que não fala de Hamartiologia (ciência que 
conseqüências) tem no 

ssuntos referentes a pecado que foi 
sistematizado por um teólogo ao longo da história. 

Não é mais o tempo de transmitir conhecimento sob o 
“Foi assim que eu aprendi, é assim que vai 

Porém, a bíblia nos adverte a ter cuidado com o apego as 
placas teológicas. 1 Corintios 
de um de vós afirmar: “Eu sou de Paulo”; enquanto o outro 
declara: “Eu sou de Apolo”; e outro: “Eu sou de Pedro”; e 
outro ainda: “Eu sou de Cristo!” Ora, acaso Cri
dividido?  
 

Independente da vertente teológica que você mais 
simpatize, esteja aberto a conhecer o ponto de vista do 
outro com respeito.       

Pós Jesus
 

A igreja cristã do Novo Testamento acreditava e pregava 
que Cristo tinha sido morto em favor 
e que qualquer pessoa poderia ser salva se convertendo a 
Jesus Cristo por meio da fé e isso se refletia no empenho 
evangelístico e missionário da igreja pós Pentecostes.
 

Igrejas pobres como a de Atos 13 enviavam missionários e 
ofertas generosas para igrejas necessitadas como 2 
Coríntios 8. 
 

Os líderes nomeados após os apóstolos ensinavam que a 
vontade humana tem liberdade para escolher entre o bem 
e o mal. 
 

Após o período apostólico as 
lidar com a sociedade pagã
tiveram 2 fortes oposições: O ataque por parte dos pagãos 
e os cismas (divisões, hostilidade, desconfiança) internos, 
fazendo surgir regras morais dando maior atenção ao 
comportamento correto, ao
correta. 
O ensino da salvação passa a dividir o lugar da fé com o 
mérito dando ênfase a ética, muitas vezes descuidando da 
graça. 01 

erte a ter cuidado com o apego as 
placas teológicas. 1 Corintios 1:12 diz: Refiro-me ao fato 
de um de vós afirmar: “Eu sou de Paulo”; enquanto o outro 
declara: “Eu sou de Apolo”; e outro: “Eu sou de Pedro”; e 
outro ainda: “Eu sou de Cristo!” Ora, acaso Cristo está 

Independente da vertente teológica que você mais 
simpatize, esteja aberto a conhecer o ponto de vista do 

Pós Jesus 

A igreja cristã do Novo Testamento acreditava e pregava 
que Cristo tinha sido morto em favor de todos os homens 
e que qualquer pessoa poderia ser salva se convertendo a 
Jesus Cristo por meio da fé e isso se refletia no empenho 
evangelístico e missionário da igreja pós Pentecostes. 

Igrejas pobres como a de Atos 13 enviavam missionários e 
enerosas para igrejas necessitadas como 2 

ados após os apóstolos ensinavam que a 
vontade humana tem liberdade para escolher entre o bem 

período apostólico as jovens igrejas precisaram 
a sociedade pagã onde estavam plantadas e 

tiveram 2 fortes oposições: O ataque por parte dos pagãos 
e os cismas (divisões, hostilidade, desconfiança) internos, 
fazendo surgir regras morais dando maior atenção ao 

, ao sistema eclesiástico e a fé 

O ensino da salvação passa a dividir o lugar da fé com o 
mérito dando ênfase a ética, muitas vezes descuidando da 

02 



Clemente na “Homilia de Clemente XVI, 4” diz: ”A esmola 
é excelente como um ato de arrependimento dos pecados; 
o jejum é melhor que a oração; porém, a esmola é 
superior a ambos porque chega a aliviar a carga do 
pecado” e cita Hermas “Similitude, V 3, 3” que diz: “Se 
podes fazer mais do que Deus pede,ganharás mais glória 
para ti e mais honra diante dEle”.  
 

Pelagianismo e Semipelagianismo 
 
 
 

» Pelagianismo 

Um monge britânico de alta reputação e santidade 
chamado Pelágio de Bretanha chegou a Roma em 409 d.c 
interessado na conduta cristã e empenhado em melhorar 
as condições morais da comunidade com ênfase na 
pureza pessoal, abstinência da corrupção e futilidades do 
mundo através do seu ensino rigoroso. 
Pelágio era um líder moral e religioso influente e possuía 
um grupo considerável de adeptos e discípulos da sua 
teologia antropocêntrica. 
 

Apenas uma parte do ensino de Pelágio foi preservada 
mas temos a cesso a uma parte do ensino de Pelágio: 
 

◘ Adão foi criado mortal e a morte é a expectativa natural 
para todos os homens; 
◘ A morte não é castigo pelo pecado; 
◘ Se Deus pediu obediência a sua lei é porque deve ter 
dado ao homem poder para obedecer; 
◘ Não existe pecado original herdado de Adão que possa 
afetar a humanidade; 
◘ Não existe nenhum impulso natural para pecar; 
◘ O pecado é a simples escolha de fazer o mal; 

◘ A natureza sensual do homem é a circunstancia de 
oportunidade, não a causa do pecado; 
◘ O homem tem uma vontade perfeitamente livre; 
◘ A perfeição cristã é um acumulo de virtudes que operam 
sem a necessidade de um coração regenerado; 
◘ A graça é desnecessária para mover a vontade de Deus; 
◘ Cristo opera como exemplo para fazer o bem; 
 

Embora Pelágio tenha exaltado a capacidade e a 
independência humana, reconhecia a necessidade da 
graça divina, pois sem ela ninguém poderia ganhar a vida 
eterna. Porém na sua concepção, a graça divina era 
apenas instrução e iluminação. 
 

Agostinho, a pessoa de maior influência no cristianismo 
desde o apostolo Paulo, desafiou as teorias de Pelágio se 
opondo e afirmando a depravação humana. E cada um 
exagerando em suas teorias criaram heresias, Pelágio 
perdeu a necessidade da graça de Deus enquanto 
Agostinho perdeu o conceito da verdadeira 
responsabilidade moral. 
 

» Semipelagianismo 
 

Após a condenação definitiva do Pelagianismo pelo 
Concílio de Éfeso em 431 d.c, surge outra corrente 
soteriológica que paquera com a supervalorização do livre-
arbítrio tentando conciliar dois extremos (Agostinho e 
Pelágio).  
O Semipelagianismo foi idealizado por João Cassiano 
(360-435) um monge francês de Marselha que pretendia 
utilizar o sistema de Agostinho sem a natureza depravada. 
 

Cassiano chamou de Initium fidei (começo da fé) onde o 
livre-arbítrio é iniciado de forma livre apenas por aquilo 

03 
04 



que não foi perdido. Então apesar de o pecado original ser 
transmitido a toda raça humana, os humanos podem 
através de suas forças se voltar ao que é certo, mas ainda 
é necessário a ajuda da graça para consumar a obra 
salvadora, embora ela jamais possa ser manifesta sem 
uma demonstração de desejo e interesse humano para o 
seu recebimento. 
 

As idéias semipelagianas foram difundidas na Gália (atual 
França, Bélgica, parte da Holanda, Alemanha e parte da 
Suíça). 
Outros nomes importantes como: Hilário de Arles, Vincent 
de Lérins, Genádio de Marselha e Fausto de Riez 
apoiaram essa doutrina que foi condenada no Sínodode 
Orange em 529 d.c. 
 

Iago Andrade de Freitas diz que a forma onde ainda é 
observada essa prática por falta de entendimento ou 
intencionalmente é no apelo no culto “Dê um passo para 
Deus e Ele dará outro para você” 
 

Séculos mais tarde o conceito do Pelagianismo e 
Semipelagianismo seria utilizado como ataque ao conceito 
teológico apelidado de Arminianismo. 
 

Pré-reforma Protestante 
 
 

A Pré-Reforma Protestante foi um período anterior ao 
surgimento do movimento protestante no século XVI, bem 
antes de Martinho Lutero nascer já haviam diversas 
pessoas denunciando os abusos de poder, a avareza, a 
corrupção, a falta de moralidade, e questionando a 
interpretação das escrituras por parte da Igreja Católica. 
 

Foi um período marcado por várias correntes de 
pensamento e críticas à Igreja Católica na Europa 

permeada por conflitos políticos, debates teológicos e 
mudanças sociais que mudariam a história da Igreja.  
 

O período pré-reforma foi marcado por tentativas de 
reforma focando na crítica ao clericalismo, à corrupção e 
às práticas religiosas que se afastavam dos ensinamentos 
bíblicos. 
 

O movimento também foi marcado por diversos nomes 
pouco conhecidos e muito se deve ao fato de não terem 
obtido êxito em suas pautas, pelo contrário, muitos foram 
condenados como hereges exilados e/ou mortos. 
 

Dentre os mais conhecidos temos:  
◙ Pedro Valdo (1140-1218) era um rico comerciante da 
cidade de Lyon e um improvável reformador que decidiu 
ler a Bíblia (vulgata latina) mesmo com um latim pobre, 
contratou dois estudiosos para traduzi-la para a língua 
coloquial para que pudesse estudá-la e após compreender 
Lucas 18:22 abriu mão dos seus bens em favor dos 
pobres.  Protestou contra as doutrinas e práticas da Igreja 
Católica Romana e começou a pregar a Bíblia nas ruas de 
Lyon, especialmente para os pobres onde muitos se 
converteram e em 1175, um grupo considerável de 
homens e mulheres eram seus discípulos chamados de 
“Os Pobres de Lyon”, eles também doaram seus bens e 
homens e mulheres pregavam. Ficaram conhecidos por 
toda Europa como “os valdenses”. 
A Igreja proibiu oficialmente a pregação secular e em 1184 
Valdo e seus seguidores foram excomungados pelo papa 
Lúcio III. Valdo nunca teve a intenção de deixar a igreja e 
manteve várias doutrinas católicas tradicionais, mas 
depois da morte de Valdo, as convicções protestantes dos 
valdenses aumentaram e se solidificaram; 
 

05 06 



◙ John Wyclif (1328-1384) um teólogo inglês que 
elaborou novas interpretações da doutrina cristã 
condenando o abuso papal, a teoria de transubstanciação 
na ceia (o pão e o sangue se transformam literalmente no 
corpo e no sangue de Cristo) e taxando tal doutrina de 
magia e superstição. Ele defendia que a verdadeira igreja 
era composta pelos eleitos de Deus e compreendia que a 
autoridade da igreja não está na hierarquia nem na 
tradição, mas na Palavra de Deus. Foi considerado um 
dos primeiros reformadores enfatizando a importância das 
Escrituras e defendendo que a Bíblia deveria ser acessível 
a todos, traduzindo-a para o inglês;  
 

◙ Jan Huss (1373-1415) um reformador da Boêmia que 
criticou a moralidade da Igreja e defendeu a comunhão em 
ambos os elementos (pão e vinho) na Eucaristia. Iniciou 
um movimento que gerou sua excomunhão, no Concílio de 
Constança (1415) foi condenado como herege e morto em 
06 de Julho do mesmo ano queimado. No seu martírio ele 
profetizou:  “Hoje vocês estão matando um ganso (Huss), 
mas em breve Deus levantará uma águia (Lutero), e ela 
vocês não poderão matar.”;  
 

◙ Wessel Gansdorf (1419-1489) teólogo holandês que 
acreditava que a bíblia, por ser inspirada pelo Espírito 
Santo, é a autoridade suprema em assuntos de fé. Criticou 
as indulgências, a autoridade papal, a doutrina do 
purgatório e a transubstanciação, defendendo uma 
interpretação simbólica da Eucaristia. Desafiou várias 
práticas e doutrinas da Igreja Católica que considerava 
não-bíblicas, apresentando uma nova interpretação dos 
sacramentos. Defendia a ideia de que a Bíblia deveria ser 
a fonte primária de fé e prática cristã, enfatizando a busca 

por uma fé mais pura e bíblica e a importância da Sola 
Scriptura, uma ideia que mais tarde seria um ponto central 
na Reforma Protestante.  
 
  

Reforma Protestante 
 

A Reforma Protestante foi iniciada em 1517, na Alemanha, 
pelo monge Martinho Lutero, que insatisfeito com a Igreja 
Católica, principalmente com a cobrança de indulgências  
(pagamento pela absolvição de pecados) que prometia a 
remissão dos pecados em detrimento a fé, ele publica as 
suas 95 teses (você encontra no final da apostila).  
 

◙ Martinho Lutero (1484-1546) - Reforma Alemã 
Aos 21 anos, no dia 02 de julho de 1505, voltando da 
faculdade de direito, Lutero se viu em meio a uma 
tempestade e foi atingido por um raio. Ele gritou:  ”Ajude-
me, Santa Ana! Vou me tornar um monge”. 15 dias depois 
Lutero abandonou seus estudos e cumpriu sua promessa.  
Ele procurou os eremitas agostinianos em Erfurt e pediu 
que o aceitasse na ordem, se formando aos 21 anos e se 
tornando um monge agostiniano. Depois de 2 anos, na 
sua primeira missa, Lutero ficou tão impressionado com a 
ideia da majestade de Deus que quase fugiu. Esse 
incidente de medo e tremor não foi isolado, mais tarde ele 
se lembra desses anos e escreve:  “Embora eu vivesse 
como um monge sem censura, me sentia um pecador 
diante de Deus com uma consciência extremamente 
perturbada. Não pude acreditar que ele se sentiu 
apaziguado pela minha satisfação” 
Johannes von Staupitz  que era superior, conselheiro e 
amigo de Lutero, no ano de 1509  permitiu que ele 
começasse a ensinar a Bíblia. Três anos depois, aos 28 

07 08 



anos, Lutero recebeu seu doutorado em teologia, 
e Staupitz  deu-lhe a cadeira de teologia bíblica na 
Universidade de  Wittenberg, que Lutero manteve pelo 
resto de sua vida. 
Quando começou a ler, estudar e ensinar as Escrituras 
nas línguas originais, sua consciência foi agitada quando 
confrontado com a frase  “a justiça de Deus”  em Romanos 
1:16-17.  
Para ele, ”a justiça de Deus”  só poderia significar uma 
coisa: o castigo justo de Deus para os pecadores. A frase 
lhe caiu como uma sentença de morte e não 
como  ”evangelho”  (que quer dizer: boas novas) Mas em 
um momento, todo o ódio de Lutero pela justiça de Deus 
se transformou em amor. Ele lembra: 
“Finalmente, pela misericórdia de Deus, meditando dia e 
noite, eu prestei atenção para o contexto das palavras, a 
saber:  ” E no evangelho a justiça de Deus  é revelada , 
como está escrito:  ” O justo viverá pela fé “” …  E este é o 
significado: a justiça de Deus é revelada pelo evangelho, 
isto é, a justiça passiva com que o Deus misericordioso 
nos justifica pela fé, como está escrito:  ” Mas o justo 
viverá da fé ” .  
Ele conclui:  “Aqui eu senti que havia renascido 
completamente e que havia entrado no próprio paraíso por 
portas abertas”.  
A redescoberta da palavra de Deus sobre todos os 
poderes terrestres moldou Lutero e toda a Reforma.  
 

Silvestre Prierias , adversário de Lutero escreveu: 
“Quem não aceita a doutrina da Igreja de Roma e do 
Pontífice de Roma como regra de fé infalível, da qual 
também as Sagradas Escrituras tiram sua força e 

autoridade, é um herege”.  Lutero foi excluído da Igreja 
Católica Romana.  
A Reforma Protestante teve como objetivo fazer com que 
os cristãos fossem menos dependentes da Igreja Católica 
e do Papa, e que se referissem diretamente à Bíblia para a 
sabedoria espiritual. O acesso às escrituras viabiliza a 
compreensão pessoal dos textos ao invés de depender 
apenas da explicação clerical, ou seja, da liderança. 
 

A Reforma foi impulsionada por vários fatores, entre os 
quais: A venda de indulgências; A desmoralização do 
clero; A prática do comércio de bens eclesiásticos; A 
venda de cargos da Igreja; A presença de mosteiros e 
bispados; A elevada cobrança de taxas 
 

Lutero escreveu o que ficou conhecido como as “95 
Teses”, uma carta onde ele discorreu sobre as 
indulgências. A carta foi enviada, no dia 31 de outubro de 
1517, para Alberto de Mainz, o arcebispo de Mainz. 
 

Na tradição da reforma protestante acredita-se que Lutero 
indignado teria fixado as suas teses na porta da Igreja do 
Castelo de Wittenberg. E esse ato teria sido o estopim que 
iniciou a reforma, embora não haja evidências que tenha 
ocorrido dessa forma. 
 

Os reformadores acreditavam que a Bíblia era a única 
referência para os fiéis e que as pessoas podiam ser 
salvas sem a mediação de intermediários.  
 

◙ Ulrich Zwinglio (1484-1531) - Reforma Suiça  
 

Foi o líder de um movimento paralelo ao de Martinho 
Lutero, mas com ênfases teológicas diferentes. Zwinglio, 
que era um sacerdote suíço, rejeitou a autoridade papal e 

09 10 



muitas das tradições da Igreja Católica. A sua reforma foi 
mais radical em termos litúrgicos e sacramentos. Ele 
acreditava que a Bíblia deveria ser a única fonte de 
autoridade religiosa e promoveu uma abordagem mais 
rigida, eliminando práticas e rituais não encontrados nas 
Escrituras, como o culto aos santos e as festividades 
litúrgicas que não tinham base bíblica. 
 

Uma das principais diferenças entre Zwinglio e Lutero foi a 
visão sobre a Eucaristia (ceia).  
Enquanto Lutero manteve a doutrina da "presença real" de 
Cristo no pão e no vinho, Zwinglio adotou uma visão 
simbólica, afirmando que a Ceia do Senhor era uma 
lembrança da morte de Cristo e não uma transformação 
literal dos elementos (transubstanciação). Esse ponto 
gerou divergências com os luteranos, resultando em 
conflitos teológicos. 
 

Zwinglio foi influente na Suíça, especialmente em Zurique, 
e formou a base para o desenvolvimento de igrejas 
reformadas e calvinistas. A visão mais radical contribuiu 
para uma reforma mais abrangente em termos de teologia, 
liturgia e vida cristã 
Sua carreira foi relativamente curta; porém sua liderança 
enérgica e multifacetada foi crucial nos primeiros dias do 
movimento da Reforma Protestante. 
 

Zwinglio frequentou as universidades de Viena e Basileia 
antes de servir como padre de 1506 a 1516 na cidade 
suíça de Glarus. Durante seu tempo como sacerdote na 
cidade de Einsiedeln (1517-1518), Zwinglio rompeu com a 
tradição católica romana ao pregar claramente no 
vernáculo alemão. Essa pregação rendeu um cargo na 
cidade livre cantonesa de Zurique em 1519. 

Zwinglio fora um estudante apaixonado do Novo 
Testamento grego recentemente compilado por Erasmo de 
Rotterdam. Ele passou seis anos pregando diretamente do 
Novo Testamento e escrevendo contra o dogma católico e 
práticas que não estavam de acordo com as Escrituras; 
além disso, ele debateu publicamente com as autoridades 
católicas perante os líderes do povo. Nesse período 
Zurique e cidades vizinhas votaram pela adoção do 
protestantismo. 
 

Zwinglio escreveu “Os sessenta e sete artigos.” A breve 
introdução e conclusão do documento revelam o profundo 
respeito de Zwínglio pela autoridade da Palavra de Deus e 
sua firme crença no status único da Bíblia como a única 
revelação das boas novas da salvação em Jesus Cristo e 
da vontade de Deus para o povo cristão.  
 

Zwinglio expandiu esses assuntos em um tratado de 1525 
chamado de: “A verdadeira e a falsa religião“. Em 1526, 
ele compôs “As Dez Teses” para Berna, que serviu como 
um breve resumo de sua perspectiva sobre a Reforma. 
 

Zwinglio estava incomodado com a hipocrisia e idolatria. 
Seu trabalho pode ser entendido como um esforço para 
libertar as pessoas dos fardos impostos pelos sistemas 
religiosos feitos pelo homem, que não podem cumprir sua 
promessa de vida eterna. 
No artigo 7 dos “sessenta e sete artigos” ele afirma que 
Cristo “é a salvação eterna e a cabeça de todos os 
crentes, que são seu corpo, mas que estão mortos e nada 
podem fazer sem ele“. Assistir à missa, participar dos 
chamados sacramentos do catolicismo romano ou mesmo 
ser ordenado sacerdote não torna alguém um membro 
espiritualmente vivo da verdadeira “ecclesia catholica” (a 

11 
12 



igreja universal). Isso só acontece pelo Evangelho e pelo 
Espírito. 
Zwinglio morreu em 11 de outubro de 1531, aos 47 anos, 
desarmado em um campo de batalha perto de Kappel, na 
Suíça, enquanto servia como capelão para as tropas 
protestantes, carregando apenas uma bandeira e uma 
Bíblia. 
Teve uma carreira curta em comparação com as décadas 
de reforma de Lutero e Calvino. No entanto, há uma razão 
pela qual Zwinglio é frequentemente o terceiro nome 
mencionado ao se lembrar da Reforma. Pela graça de 
Deus, os doze anos dedicados conduziram incontáveis 
homens e mulheres suíços de volta a Jesus Cristo. 
 

Heinrich Bullinger herdou o cargo de pastor de Zwinglio na 
igreja Gross Münster em Zurique e era o chefe da “Escola 
dos Profetas” treinando homens em línguas bíblicas, 
exegese e pregação. Em 1606, Bullinger foi o principal 
autor da Segunda Confissão Helvética, que foi adotada 
pelas igrejas reformadas da Suíça, Escócia, Hungria, 
França e Polônia. Até hoje, continua a ser a declaração 
doutrinária mais influente e apreciada em várias 
denominações reformadas ao redor do mundo. 
 

◙ Latimer (1487-1555) e Ridley (1500-1555) - Reforma 
Inglesa  
 

Hugh Latimer e Nicolas Ridley foram dois importantes 
reformadores protestantes ingleses que desempenharam 
papéis centrais na Reforma Protestante na Inglaterra no 
século XVI. Ambos foram influenciados pela luta contra a 
dominação papal e pela tentativa de estabelecer uma 
igreja mais alinhada com os princípios bíblicos, em 
oposição às práticas católicas tradicionais. 

Latimer era ex-bispo de Worcester, e Ridley ex-bispo de 
Londres que apoiaram as ideias reformistas de Martinho 
Lutero e João Calvino. Eles foram fcomprometidos com a 
reforma religiosa e a eliminação das doutrinas católicas, 
como a adoração dos santos e a transubstanciação, e 
defenderam a ideia de que a salvação é alcançada pela fé 
em Cristo, não por boas obras ou pela mediação da Igreja. 
Ambos participaram do reinado de Eduardo VI, quando a 
Inglaterra passou a adotar a reforma protestante em sua 
forma mais radical, com a introdução do Livro de Oração 
Comum e a remoção de elementos católicos. 
Ridley,foi um dos intelectuais mais brilhantes da Inglaterra, 
tanto que memorizou todo o Novo Testamento em grego e 
em 1534 assinou o decreto  contra a supremacia do papa. 
De acordo com J.C.Ryle, “Provavelmente nenhum dos 
reformadores semeou as sementes da doutrina 
protestante de forma tão ampla e eficaz entre as classes 
média e baixa como Latimer”. 
 

Porém, com a ascensão da rainha Maria I, conhecida 
como "Maria Sangrenta", ambos foram perseguidos e 
condenados à morte por heresia. Em 1555,  
 

Em 16 de outubro de 1555, após dezoito dias na cela da 
torre, Latimer e Ridley conversaram e oraram juntos antes 
que um ferreiro os amarrasse à estaca. 
Ridley foi o primeiro a fortalecer seu amigo: “Tenha bom 
coração, irmão, pois Deus acalmará a fúria da chama ou 
nos fortalecerá para enfrentá-la.”  
Quando a pilha de gravetos pegou fogo embaixo deles, foi 
a vez de Latimer. Ele levantou a voz para que Ridley 
ouvisse e gritou: “Tenha confiança, Mestre Ridley, e 
tenhamos coragem; acendemos uma vela neste dia na 

13 14 



Inglaterra pela graça de Deus, que espero que nunca se 
apague.“  
Latimer e Ridley foram queimados na fogueira em Oxford, 
sendo considerados mártires pela fé protestante na 
Inglaterra. 
Três anos depois, Maria I morreu e deixou o reino para 
sua meia-irmã Elizabeth, uma rainha protestante, e a vela 
de Latimer e Ridley se tornou uma tocha. 
 

◙ João Calvino (1509-1564) - Reforma de Genebra  
 

Calvino nasceu em Noyon na França quando Lutero tinha 
25 anos e havia acabado de começar a ensinar a Bíblia 
em Wittenberg. Muito antes da Reforma, Calvino devotou 
seus anos estudando teologia medieval, direito e os 
clássicos. 
Em 1533 Calvino se esforçava para viver a fé católica com 
zelo quando em suas palavras: “Deus, por uma conversão 
repentina subjugou e trouxe minha mente a uma 
disposição para ser ensinada … Assim, recebendo o sabor 
e o conhecimento da verdadeira piedade, fiquei 
imediatamente inflamado com um desejo intenso de 
progresso”. 
 

Naquele momento, tanto Deus quanto Sua Palavra se 
tornaram tão poderosamente reais em sua alma que ele 
se tornou o servo amoroso de Deus e Sua Palavra pelo 
resto de sua vida. 
 

Ele sabia que tipo de ministério queria, desejava desfrutar 
do conforto da literatura para que pudesse promover a fé 
reformada como acadêmico. Mas Deus tinha planos 
radicalmente diferentes. 

Enquanto Calvino passava a noite em Genebra, Guillermo 
Farel, o líder da Reforma naquela cidade, soube que ele 
estava lá e o procurou. Foi um encontro que mudou o 
curso da história, Calvino lembra: 
“Farel, que ardia com um zelo extraordinário pelo avanço 
do Evangelho, aprendeu que meu coração estava 
determinado a se dedicar aos estudos particulares … e 
percebendo que suas súplicas não estavam alcançando 
nada, passou a proferir uma imprecação de que Deus 
amaldiçoe minha aposentadoria e a tranquilidade que 
buscava nos estudos, se me recusasse a ajudar em um 
momento em que a necessidade era tão urgente. Com 
essa imprecação, fiquei tão aterrorizado que desisti da 
jornada que havia empreendido”. 
 

Nunca mais Calvino trabalharia no que chamou de 
“tranquilidade dos estudos”. Cada página dos 48 volumes 
de livros, folhetos, sermões, comentários e cartas que ele 
escreveria seria martelada com a bigorna da 
responsabilidade pastoral.  
 

Nos próximos 28 anos Calvino se permitiu expor a 
Palavra, mostrando ao seu rebanho a majestade de Deus 
nas Escrituras. 
Para Calvino a necessidade da Reforma era esta: Roma 
havia “destruído a glória de Cristo de muitas maneiras” a 
igreja “continuou com tantas doutrinas estranhas”  e “a 
excelência de Cristo não é percebida por nós”.  
 

O significado essencial da vida e pregação de Calvino é 
que ele recuperou e incorporou uma paixão pela realidade 
absoluta e majestade de Deus. O verdadeiro gênio de 
Genebra não foi a mente de João Calvino, mas a paixão 
pela glória de Deus. Cada geração precisa descobrir os 

15 16 



tesouros das Escrituras para enfrentar os perigos e 
possibilidades peculiares à sua época. 
 

Influenciado por Martinho Lutero, Calvino aprofundou as 
reformas teológicas e estruturais da Igreja, promovendo 
uma forma de cristianismo mais rígida e sistemática. 
 

Sua principal contribuição teológica foi a doutrina da 
predestinação, que afirmava que Deus, em Sua soberania, 
já havia escolhido, desde a eternidade, quem seria salvo e 
quem seria condenado, independentemente das ações 
humanas. Essa ideia ficou conhecida como a doutrina da 
"eleição incondicional".  
 

Calvino também enfatizou a justificação pela fé e a 
importância da Sola Scriptura, ou seja, a Bíblia como única 
fonte de autoridade religiosa, rejeitando tradições e 
ensinamentos da Igreja Católica que não estavam 
baseados nas Escrituras. 
 

Calvino implementou uma forma de governo eclesiástico 
presbiteriano, onde a Igreja era governada por presbíteros 
eleitos pela congregação, sem a necessidade de uma 
hierarquia papal.  
Em Genebra, onde se tornou líder, Calvino estabeleceu 
uma teocracia reformada, promovendo uma vida cristã 
austera, com rígidos códigos morais e comportamento 
disciplinado. 
Sua influência se espalhou por várias partes da Europa, 
moldando as igrejas reformadas e o desenvolvimento do 
protestantismo. 
 
 
 
 

◙ John Knox (1514-1572) - Reforma da Escócia  
 

Knox estudou na Universidade de Saint Andrews. Tornou-
se padre e voltou para sua região natal como notário e 
guardião. Não há relatos da sua conversão, porem em 
1547 ele se juntou ao grupo de reformadores que viviam 
no castelo onde mesmo se opondo, acabou aceitando o 
chamado para se tornar ministro da congregação do 
castelo. 
Entre 1553 e 1559, Knox viveu como um nômade. Ele 
passou um tempo com Calvino em Genebra, que ele 
chamou de “a escola mais perfeita de Cristo … desde os 
dias dos apóstolos” adotando o sistema de governo 
eclesiástico presbiteriano. 
 

Knox se casou e voltou a Genebra em 1556, para 
pastorear uma congregação de refugiados.  
 

Em 1559 finalmente voltou para casa para iniciar a fase 
mais importante do ministério público da kirk (termo 
escocês para igreja). Seu nome foi associado aos heróis 
do passado recente, seus sofrimentos autenticaram seu 
compromisso, sua experiência o preparou para a liderança 
e seu sentido  de chamado o fazia “não ter medo de 
ninguém”. Nos treze anos seguintes, Knox se entregou à 
Reforma na Escócia tornando-se o líder do movimento que 
depôs a rainha Maria da Escócia, uma fervorosa católica, 
e estabeleceu a Igreja da Escócia como uma igreja 
reformada, com base nos princípios calvinistas 
enfatizando a autoridade das Escrituras e rejeitando a 
autoridade papal, defendendo que a Igreja deveria ser 
governada por presbíteros eleitos pela congregação, em 
vez de bispos ou cardeais.  

17 18 



Sua obra, "A História da Igreja da Escócia", documenta a 
luta pelo protestantismo e pela independência religiosa do 
país. 
Influenciado pelas ideias de Martinho Lutero e mais tarde 
por João Calvino, combateu a dominação católica e 
buscou estabelecer uma igreja que fosse reformada, tanto 
em termos de doutrina quanto de governo e liturgia. 
Até hoje Knox é lembrado como o "pai da Reforma 
Escocesa" e um defensor ardente da liberdade religiosa. 
 

◙ Reforma Holandesa 
A Reforma Protestante mais violenta e destrutiva nos 
primeiros 50 anos do movimento ocorreu nos Países 
Baixos e acabou dando origem a Guerra dos Oitenta anos 
(1568-1648) causando inúmeras mortes e destruição em 
massa com conflitos motivados por intolerância religiosa. 
 

A Reforma chegou nos Países Baixos (Holanda) em 
meados de 1530 através de um adepto de Martinho 
Lutero, Melchior Hoffman (1495-1543) que adota o ponto 
de vista de Zwinglio e depois se alinha aos Anabatistas, 
 sendo rebatizado em abril de 1530 em Estrasburgo. 
Chegando aos Países Baixos e convertendo novos fiéis ao 
Anabatismo em Leeuwarden.  
A ação dos Melquioritas quebrando estatuas e 
vandalizando igrejas católicas entre 1531-1535 resultou na 
prisão e execução de muitos participantes do movimento, 
estima-se que 30.000 Anabatistas tiveram o mesmo 
destino entre 1537-1547. 
Em 1535, Menon Simons, um padre Católico convertido ao 
Anabatismo, publicou contra o uso da violência, 
especialmente de cristãos contra outros cristãos. Aqueles 
que aceitaram suas opiniões então se identificaram como 

Menonitas, na mesma época que os Melquioritas tinham 
se separado dos Anabatistas  
 

 

Os Países Baixos foi governado pela Espanha sob o Rei 
Católico Felipe II (1556-1598), filho de Carlos V, Santo 
Imperador Romano (1519-1556) que mantinha a política 
antiprotestante de seu pai. Carlos V foi quem levou a 
Inquisição aos Países Baixos, e Filipe II concedeu aos 
inquisidores e magistrados locais um passe livre para 
identificar e destruir aqueles que se definiam como 
‘Heréticos’.  
O Cardeal Antoine Perrenot de Granvelle (1517-1586) 
liderou a Inquisição até que as perseguições, os altos 
impostos e descontamento com o domínio Espanhol levou 
a Guerra dos Oitenta Anos. 
Depois de 100 anos de violência, destruição e morte, em 
nome da religião Católica, o Tratado de Paz de Vestefália 
(1648) colocou um fim na guerra estabelecendo a 
“República Protestante e Independente Holandesa das 
sete províncias do Norte”, enquanto as Províncias do Sul 
permaneceram católicas e sobre o controle da Espanha.  
 

◙ Felipe Melanchthon (1497-1560)  
Nascido em Bretten, na Alemanha, Melanchthon era um 
jovem prodígio, altamente inteligente, e teve uma 
educação sólida nas universidades de Heidelberg e 
Wittenberg. Em Wittenberg ele se aproximou de Lutero e 
passou a colaborar com ele na Reforma religiosa que 
estava em curso.  
Melanchthon foi um dos primeiros teólogos a sistematizar 
a doutrina luterana. Enquanto Lutero focava em desafiar a 
Igreja Católica e pregar contra as indulgências e outras 
práticas da época, ele teve o papel de organizar o 

19 20 



pensamento teológico de uma maneira mais clara e 
acessível.  
Escrevia de forma lógica e precisa, o que fez com que 
suas obras se tornassem essenciais para a disseminação 
do luteranismo. Um de seus maiores legados foi a 
"Confissão de Augsburgo" (1530), que ele redigiu como 
um resumo dos princípios da fé luterana. Este documento 
foi apresentado ao Imperador Carlos V, que estava 
tentando unificar o império sob a fé católica, e se tornou 
uma das bases da teologia protestante. Melanchthon 
também foi um grande educador e reformador do ensino. 
Ele acreditava que a educação era fundamental para a 
formação de uma sociedade cristã saudável e, por isso, 
contribuiu para a criação de escolas e universidades 
luteranas. Sua obra "Loci Communes" (Lugares Comuns), 
publicada em 1521, foi um dos primeiros livros de teologia 
sistemática da Reforma e ajudou a treinar novas gerações 
de pastores e líderes religiosos.  
Apesar de sua proximidade com Lutero, Melanchthon tinha 
uma abordagem mais moderada. Ele buscava o diálogo e 
a concórdia entre os diversos grupos religiosos da época, 
o que, por vezes, gerava tensões com aqueles que tinham 
uma posição mais radical. Ele não era apenas um 
defensor da fé, mas também um homem de paz, sempre 
tentando mediar as disputas entre os luteranos e outras 
correntes do cristianismo.  
Felipe Melanchthon foi uma figura chave na Reforma, 
tanto como teólogo quanto como educador. Sua habilidade 
em sistematizar a teologia luterana e seu trabalho na 
educação ajudaram a consolidar e expandir o movimento 
protestante por toda a Alemanha e além. Melanchthon já 
trazia uma teologia de “Monergismo condicional”, 

popularmente conhecido como sinergismo que é a teoria 
da teologia cristã (ortodoxia) que defende o 
posicionamento bíblico de que o homem tem algum grau 
de participação na recepção da salvação; ou seja, ele 
possui algum grau de participação na salvação (Mt 19.16-
22; Mt 23.37; Lc 7.30; At 7.51; 2º Co 6.1; 1º Tm 5.8; 2º Tm 
3.8). 
Sendo assim, Melanchthon é considerado o primeiro 
protestante arminiano antes de Armínio, embora essa 
vertente não comece com ele.  
 

◙ Heinrich Bullinger (1504-1575)  
Foi um importante teólogo suíço que desenvolveu o 
conceito de monergismo condicional, uma variação do 
monergismo que é a ideia de que a salvação é totalmente 
obra de Deus.  
Bullinger acreditava que, embora Deus seja quem inicia e 
realiza a salvação, a resposta humana à graça de Deus é 
condicional. Ou seja, Deus oferece sua graça de forma 
soberana, mas a aceitação dessa graça depende da 
resposta livre e consciente do ser humano. Isso tornava a 
salvação um processo que envolvia a ação de Deus e a 
cooperação humana, sem negar a soberania divina sobre 
a fé. 
 

Benefícios da Reforma Protestante 
Por mais que alguns grupos religiosos não concordem, a 
Reforma Protestante gerou inúmeros benefícios a 
sociedade como um todo. 
 

◘ Democracia: O modelo criado na Antiga Grécia e 
esquecido por séculos foi retomado pelos reformadores. 

21 22 



Hoje, no mundo ocidental, temos nações democráticas 
graças à Reforma Protestante. 
 

◘ Estado Laico: A partir da Reforma houve a separação 
entre Estado e Igreja. 
 

◘ Fundação dos Estados Unidos e do Canadá: 
Quando houve separação do Estado e da Igreja, os 
protestantes puritanos foram terrivelmente perseguidos. 
Eles migraram para os Estados Unidos e para o Canadá, 
onde fundaram nações que têm bases no protestantismo e 
que são modelos de democracia no mundo. 
 

◘ Reforma e o Trabalho: Na Idade Média, o trabalho era 
considerado um castigo de Deus. O trabalho era imposto 
as classes menores enquanto as classes mais altas 
trabalhavam se quisessem. Lutero acabou com essa 
pratica mostrando a importância e a valorização do 
trabalho como dom de Deus para as pessoas. 
 

◘ A importância da produção: Até a Reforma, a economia 
era baseada na agricultura de subsistência. A partir da 
Reforma, com a dignidade do trabalho, valorização da 
produção e o excedente de riqueza, surgiram o sistema 
bancário, a circulação de moedas, etc.  
 

◘ A liberdade religiosa e o Estado Secular: A Reforma tirou 
o mundo de 300 anos de obscurantismo total onde as 
pessoas eram obrigadas a seguir uma única religião sob 
pena de morte. Foi a Reforma que trouxe a liberdade 
religiosa. 
 

◘ A Reforma Protestante e a expansão do conhecimento: 
Foi a Reforma que conseguiu tirar do povo a ideia de que 
anjos ou demônios explicam todos os fenômenos naturais. 

A partir da Reforma se produziu conhecimento e ciência 
como nunca no mundo. 
 

◘ A Reforma Protestante e o ensino público: Foi a 
Reforma que trouxe o ensino público e gratuito. Isso teve 
importância gigante para que a Europa tivesse um avanço 
técnico, científico e cultural. 
 

Quem foi Jacó Armínio (1560-1609) 
Jacob Harmenszoon ou Jacobus Arminius (versão 
latinizada) nasceu em 1559 na cidade de Oudewater na 
Holanda em um período de grandes mudanças religiosas 
e políticas. A Europa estava em meio à Reforma 
Protestante, e as idéias de Martinho Lutero e João Calvino 
estavam em ascensão.  
 

A Holanda, onde Armínio cresceu, era um ponto crucial 
nesse processo de transformação religiosa. O país estava 
lutando para se libertar do domínio espanhol e se tornava 
cada vez mais influenciado pelas idéias protestantes. 
 

Após a morte de seu pai, um padre simpatizante do 
protestantismo chamado Theodore Aemilius ofereceu 
ajuda financeira assumindo a educação do jovem Jacó. 
 

Oudewater se torna oficialmente uma cidade protestante 
em 1574 enquanto Armínio vivia em Utrecht (distante 
cerca de 30km) sob a tutela de Aemilius. 
Em 1575 Aemilius morre, Rodolphus Snellius convida o 
rapaz para voltar com ele imediatamente para Marburg 
onde era professor na Universidade local. 
 

Em 07 de Agosto do mesmo ano Oudewater é cercada e a 
mãe e irmãos de Armínio são brutalmente assassinados 

23 24 



juntamente com boa parte dos moradores da cidade, um 
verdadeiro massacre bárbaro. 
Armínio passa 2 semana chorando em Marburg até decidir 
ir para Oudewater agora tomada pelos espanhóis ver de 
perto a destruição.   
Um ano após retornar a Marburg, decide partir para 
estudar na Universidade de Leiden onde estudaria Artes 
Liberais: Matemática, Lógica, Teologia e Hebraico. 
 

Em Leiden permanecia a tensão entre professores 
protestantes e católicos. Armínio foi influenciado pelo 
pastor e teólogo Caspar Coolhaes um católico convertido 
ao protestantismo que por sua posição moderada 
representava um meio termo teológico, e em 1582 foi 
deposto pelo Sínodo Provincial de Haarlem sob alegação 
de não ser protestante o bastante. 
 

Após o término dos estudos em Leiden, Armínio obteve 
apoio financeiro dos Burgomestres (líderes da cidade) de 
Amsterdam para continuar os estudos teológicos e em 
troca exigiram seu compromisso de trabalhar na Igreja de 
Amsterdam após a conclusão. 
 

Com a ajuda financeira recebida, Armínio viajou para 
Genebra em 1582 onde conheceu Teodoro de Beza, o 
herdeiro teológico de Calvino. 
 

Beza elevou a teologia de Calvino dando um foco 
particular a Predestinação e declarando que esta existe 
antes do decreto da criação, logo o castigo pelo pecado 
antecede o próprio pecado. 
 

Os ensinos de Beza influenciaram tanto positiva quanto 
negativamente o pensamento de Armínio, embora tenha 
desenvolvido um bom relacionamento e afeição a ele, não 

há evidências que Armínio endossava as opiniões de 
Beza. 
 

Armínio fez ainda uma curta viagem a Itália onde assistiu 
palestras do filosofo Giacomo Zabarella e deu aulas de 
lógica para um grupo de alemães.  
Armínio retorna para Genebra meses antes de assumir o 
posto de pastor em Amsterdam em 1587 onde foi 
aprovado nos exames preparatórios para o pastorado e foi 
ordenado no ano seguinte atuando como pastor pelos 15 
anos seguintes. 
 

Armínio era cuidadoso ao 
pregar contra o humanismo e 
contra o calvinismo rígido 
que continuava a se 
desenvolver dividindo-se 
entre infralapsarianismo (Deus escolheu quem seria salvo 
depois da queda) e supra lapsarianismo (Deus decretou 
alguns para salvação antes da queda). 
 

Armínio cria que nossa salvação descansa em Cristo e a 
obtemos pela fé para o perdão dos nossos pecados.Para 
ele, todas as pessoas são pecadoras e todas tem a 
possibilidade de salvação pela graça por intermédio da fé. 
 

Armínio foi acusado por Petrus Plancius (mestre da 
classe) por conta da sua visão de Romanos 9 em que 
crianças seriam poupadas da condenação se morressem 
na infância, também foi acusado por não valorizava as 
boas obras, e sua angelologia foi considerada fraca  por 
Plancius, pois Armínio não cria na imortalidade dos anjos.  
 

Com o tempo os conflitos diminuíram e ele se dedicou 
cada vez mais a vida eclesiástica e cívica da cidade 

25 26 



conduzindo reformas nas escolas latinas que ajudaram a 
moldar questões de moralidade. 
 

No fim do seu período em Amsterdam o Sínodo do Sul da 
Holanda encarregou Armínio de escrever uma refutação 
da teologia dos anabatistas, ele concordou, mas não levou 
adiante, embora não fosse anabatista, estava mais 
próximo deles do que dos temas de graça, predestinação 
e livre-arbítrio dos calvinistas, por mais que ele ministrasse 
em uma igreja reformada, o que acentuou o conflito a 
respeito de sua opinião sobre a teologia da predestinação. 
 

Armínio estava profundamente envolvido em 1601 com a 
devastação causada pela peste bubônica em Amsterdam 
onde estima-se que 20.000 pessoas tenham morrido. 
 

E como muitos naquela época, Armínio acreditava que a 
peste era um castigo divino pelo pecado e incredulidade, e 
o que haviam sido poupados o foram devido a oração, a fé 
e a uma vida santa. Naquele momento sua teologia ainda 
não estava completa. 
 

Na virada do século XVI Amsterdam se torna um grande 
centro do comercio global graças a navegação. A diâmica 
do poder muda drasticamente e junto a ela uma forte 
adesão ao Calvinismo rígido ao qual Armínio tinha 
divergências. 
 

Seus últimos anos em Amsterdam foram gastos com a sua 
luta com a epistola aos Romanos (capítulos 7 a 9) que o 
forçaram a lidar a questão da predestinação.  
 

Para Armínio, romanos 9 trata da justificação pela fé que é 
sempre precedida e assistida pela graça, logo a 
predestinação é relativa aos que tem fé em Cristo. Então a 

ação humana não resulta em mérito para a salvação, mas 
também não é o caso que deus decida antes da criação 
do mundo quem será salvo e quem será condenado, esse 
é o ensino de Beza que posteriormente viria a ser o 
Calvinismo.  
 

Armínio escolhe o caminho do meio usando a terminologia 
dos vasos. Os humanos são criados côo vasos pela graça 
e bondade de Deus, porém como resultado da queda, 
deve escolher que tipo de vaso seremos: Abertos para 
Deus onde a graça pode transformar o coração de um 
pecador ou fechados para Deus, vasos de ira. Portanto a 
salvação não é produto da escolha humana, ainda que 
haja um grau de escolha.  
 

Lendo Efésios Armínio afirma que a predestinação é 
inteiramente Cristológica e envolve nossa adoção como 
filhos de Deus, redimidos pelo sangue de Cristo . O 
perdão dos pecados é a revelação do ministério da 
vontade divina e para ele esta é a definição bíblica de 
predestinação. Ele gastou cerca de 200 páginas para 
explicar seu conceito.  
 

Enquanto seus oponentes eram acadêmicos partindo de 
lógicas filosóficas, Armínio era um pastor e sua 
preocupação era a salvação e bem estar dos membros de 
sua igreja.  
 

Armínio percebeu que não podia mais se manter em 
silêncio a respeito do rumo que a teologia reformada 
estava tomando e precisava se envolver academicamente 
e decide focar o resto de sua vida na articulação e defesa 
de suas posições teológicas, sendo a mais importante, a 
predestinação.  

27 28 



Em maio de 1603 Armínio assumiu uma vaga na 
Universidade de Leiden após ser liberado pelos 
Burgomestres das funções em Amsterdam e após várias 
reuniões publicas embaladas por muita discussão a 
respeito de sua posição, sua teologia e a ortodoxia de 
seus ensinos. Por todo o período em Leiden, Armínio 
enfrentou conflitos com Francisco Gomaro, colega da 
faculdade e forte defensor do Calvinismo de Beza.  
 

Aos 43 anos Armínio se dedicou integralmente com as 
aulas, escrita de textos e debates públicos tratando de 
questões sobre predestinação, eleição, expiação e a 
exegese bíblica adequada para tratar dessas doutrinas, 
pois estava determinado a articular essas doutrinas de 
maneira mais bíblica e teológica do que seus oponentes.  
 

Em 1608 a Suprema corte da Holanda exigiu que Armínio 
e Gomaro apresentassem suas declarações sobre suas 
discordâncias teológicas no Sínodo Nacional, quase uma 
inquisição. E como resultado Arminio escreveu sua obra 
mais importante: “A declaração de Sentimentos” onde 
apresenta definições claras a respeito do 
supralapsarianismo e porque tal crença é uma corrupção 
das escrituras e declara que a predestinação não é a 
doutrina central da fé cristã.  
 

Armínio não compareceu em todas as reuniões do Sínodo, 
pois morreu prematuramente de Tuberculose em 19 de 
outubro de 1609. No sermão fúnebre seu amigo Junius 
disse: “Viveu na Holanda um homem que aqueles que não 
conheciam podiam lhe ter estima, e aqueles que não lhe 
tinham estima não o conheceram adequadamente”  

Por 15 anos Armínio foi um pastor e pregador que tinha 
uma incrível habilidade de transmitir conceitos difíceis para 
pessoas simples.  
Arminio tentou apresentar uma visão mais equilibrada 
sobre a relação entre a soberania de Deus e a liberdade 
humana, sem negar a importância da graça divina. Sua 
teologia se concentra em oferecer uma visão mais 
equilibrada da graça e da liberdade humana, sem 
comprometer a soberania de Deus. 
 

Essa perspectiva que ficou conhecida como Arminianismo, 
contrasta com a visão calvinista da predestinação absoluta 
e da graça irresistível. Mesmo após sua morte sua teologia 
continuou a influenciar muitos movimentos religiosos que 
surgiriam nos séculos seguintes, particularmente no 
movimento metodista e em outras tradições que enfatizam 
a liberdade de escolha e a responsabilidade individual na 
fé cristã.  
 

Simon Episcopius, um erudito cristão levou adiante a obra 
incompleta de Armínio juntamente com seus amigos 
chamados de “Remonstrantes” (do latim: opositor, 
manifestante) formulando a posição Arminiana para a 
audiência publica e para contrapor os pontos arminianos,  
 

O Sínodo formulou 
“Os 5 pontos do 
Calvinismo”. O 
Sínodo de Dort 
iniciou em 13 de 
novembro de 1618 e 
teve 154 sessões 
encerrando em 09 de maio de 1619.  

29 30 



Participaram 102 calvinistas holandeses ortodoxos mais 
28 delegados de países estrangeiros e 13 representantes 
arminianos presos do estado condenados por traição por 
causa de seus conceitos teológicos e tolerância entre a 
relação igreja e estado, logo não tinham voz e nem voto.  
 

Foi declarado unanimemente que Os 5 pontos do 
Calvinismo seria a posição final do calvinismo e os 5 
pontos dos Remonstrantes foram taxados como heréticos 
e qualquer coisa abaixo da plenitude dos 5 pontos é 
rejeitada como anticristã.  
A Teologa Wesleyana Mildred Bangs diz que Armínio 
viveu e morreu como calvinista e a maior parte do 
calvinismo hoje possui uma influência de Armínio 
enquanto o chamado ultracalvinismo se define pelos Cinco 
Pontos do Sínodo de Dort e se detalha na Confissão de Fé 
de Westmister.  
A teologia de Arminio teve um impacto significativo em 
vários movimentos cristãos, especialmente naqueles que 
enfatizam a liberdade humana e a responsabilidade 
pessoal na salvação. Suas ideias foram desenvolvidas por 
teólogos posteriores e ajudaram a formar o que hoje 
conhecemos como arminianismo.  
Esse movimento influenciou especialmente a tradição 
metodista, liderada por João Wesley, que adotou muitas 
de suas ideias, como a ênfase na graça preveniente (que 
induz a pratica do bem) e a liberdade de escolha. Muitas 
tradições evangélicas modernas ainda continuam a 
discutir as ideias de Arminio que também influenciou 
outras denominações protestantes, como os batistas livres 
e os pentecostais, que enfatizam a importância do livre 

arbítrio e da resposta pessoal à graça de Deus e à oferta 
universal da salvação.  
O debate entre calvinismo e arminianismo continua até 
hoje em muitas denominações cristãs, e a teologia de 

 Arminius é vista por muitos como um meio termo entre a 
doutrina da predestinação rígida e a crença na total 
liberdade humana.  
 

Teologia de Armínio 
A visão Arminiana de liberdade e responsabilidade 
argumentava que, embora Deus tenha conhecimento 
prévio de todas as coisas, Ele não força ninguém a crer. 
Ou seja, a escolha de aceitar ou rejeitar a salvação é algo 
que cabe ao ser humano, que exerce sua liberdade de 
vontade.  
» Livre Arbítrio ► O que é o livre arbítrio?  
Arminio acreditava que o ser humano tem o livre arbítrio, 
ou seja, a capacidade de escolher entre o bem e o mal, 
entre aceitar ou rejeitar a salvação. Isso era uma parte 
essencial de sua teologia, pois ele queria afirmar a 
responsabilidade humana, sem negar o poder de Deus. 
De acordo com Arminio, embora a natureza humana tenha 
sido corrompida pelo pecado original, Deus ainda 
concedeu ao ser humano a capacidade de fazer escolhas 
livres, especialmente em relação à fé. A graça de Deus, 
para Arminius, era necessária, mas não irresistível.  
 

» A Graça de Deus ► A graça preveniente  
Arminio ensinava que a graça de Deus é essencial para 
que o ser humano possa responder à mensagem do 
Evangelho. No entanto, essa graça não é irresistível. Em 
outras palavras, a graça preveniente (que vem antes) é 

31 32 



dada a todos, permitindo que a pessoa tenha a 
capacidade de escolher crer ou não. Isso difere da visão 
calvinista, que ensina que Deus concede uma graça 
irresistível apenas a alguns (os eleitos), garantindo que 
eles serão salvos. Para Arminio, todos têm a chance de 
aceitar a salvação.  
► A graça e a fé  
Arminio acreditava que a salvação era pela graça de 
Deus, mas que essa graça precisa ser respondida pela fé. 
Ele via a fé como algo que surge da decisão pessoal do 
ser humano, não como algo imposto ou predeterminado 
por Deus.  
 

» A Segurança da Salvação ► Pode alguém perder a 
salvação?  
Um dos pontos de diferença entre Arminio e os calvinistas 
é a questão da segurança da salvação. Os calvinistas 
acreditam na "perseverança dos santos", ou seja, uma vez 
salvo, sempre salvo. Já Arminio não acreditava nessa 
segurança absoluta. Para ele, a salvação é condicional e 
depende da fidelidade do crente até o fim de sua vida. Se 
alguém se desvia da fé ou abandona a sua relação com 
Deus, essa pessoa pode perder a salvação.  
 

» A Explicação da Expiação ► Expiação limitada ou 
expiação ilimitada?  
Os calvinistas defendem a ideia de uma "expiação 
limitada", ou seja, Cristo morreu especificamente pelos 
eleitos, aqueles que Deus já havia predestinado para a 
salvação. Arminio, por outro lado, acreditava em uma 
"expiação ilimitada", o que significa que Cristo morreu por 
toda a humanidade, oferecendo a salvação a todos, sem 
exceção. A morte de Cristo, para ele não foi uma garantia 

automática de salvação para todos, mas uma oferta 
universal de salvação. Cada pessoa, então, deve 
responder ao convite da graça por meio da fé.  
 

» A Providência de Deus ► A soberania de Deus e o 
livre arbítrio  
Arminio nunca negou a soberania de Deus. Ele acreditava 
que Deus está no controle de todas as coisas e que Sua 
vontade é soberana. No entanto ele afirmava que a 
soberania divina não anulava a liberdade humana. Deus, 
em Sua sabedoria, deu ao ser humano a capacidade de 
escolher, e, portanto, Deus respeita essa liberdade. Ele via 
a providência de Deus como uma maneira de guiar o 
mundo de acordo com o Seu plano, mas sem violar a 
liberdade que concedeu às pessoas.  
 

» A Igreja e o Papel do Cristão ► A responsabilidade do 
cristão na vida cristã  
Arminio acreditava que os cristãos têm a responsabilidade 
de viver uma vida de santidade, respondendo ao chamado 
de Deus com uma fé ativa e obediente. Ele enfatizava a 
importância de uma vida de oração, de estudos bíblicos e 
da prática da fé em comunidade. Além disso, ele 
acreditava que a Igreja tinha o papel de pregar o 
Evangelho a todas as pessoas, oferecendo a mensagem 
de salvação a todos, sem discriminação. 
 
 
 
 

 
 

33 34 



As 95 Teses de Lutero 
 

1ª Tese Dizendo nosso Senhor e Mestre Jesus Cristo: Arrependei-
vos...., certamente quer que toda a vida dos seus crentes 
na terra seja contínuo arrependimento. 

2ª Tese E esta expressão não pode e não deve ser interpretada 
como referindo-se ao sacramento da penitência, isto é, à 
confissão e satisfação, a cargo do ofício dos sacerdotes. 

3ª Tese Todavia não quer que apenas se entenda o 
arrependimento interno; o arrependimento interno nem 
mesmo é arrependimento quando não produz toda sorte 
de modificações da carne. 

4ª Tese Assim sendo, o arrependimento e o pesar, isto é, a 
verdadeira penitência, perdura enquanto o homem se 
desagradar de si mesmo, a saber, até a entrada desta 
para a vida eterna. 

5ª Tese O papa não quer e não pode dispensar outras penas, 
além das que impôs ao seu alvitre ou em acordo com os 
cânones, que são estatutos papais. 

6ª Tese O papa não pode perdoar divida senão declarar e 
confirmar aquilo que Já foi perdoado por Deus; ou então 
faz nos casos que lhe foram reservados. Nestes casos, 
se desprezados, a dívida deixaria de ser em absoluto 
anulada ou perdoada. 

7ª Tese Deus a ninguém perdoa a dívida sem que ao mesmo 
tempo o subordine, em sincera humildade, ao sacerdote, 
seu vigário. 

8ª Tese Canones poenitendiales, que não as ordenanças de 
prescrição da maneira em que se deve confessar e 
expiar, apenas aio Impostas aos vivos, e, de acordo com 
as mesmas ordenanças, não dizem respeito aos 
moribundos. 

9ª Tese Eis porque o Espírito Santo nos faz bem mediante o 
papa, excluído este de todos os seus decretos ou direitos 
o artigo da morte e da necessidade suprema 

10ª Tese Procedem desajuizadamente e mal os sacerdotes que 
reservam e impõem aos moribundos poenitentias 

canonicas ou penitências para o purgatório a fim de ali 
serem cumpridas. 

11ª Tese Este joio, que é o de se transformar a penitência e 
satisfação, Previstas pelos cânones ou estatutos, em 
penitência ou penas do purgatório, foi semeado quando 
os bispos se achavam dormindo. 

12ª Tese Outrora canonicae poenae, ou sejam penitência e 
satisfação por pecadores cometidos eram impostos, não 
depois, mas antes da absolvição, com a finalidade de 
provar a sinceridade do arrependimento e do pesar. 

13ª Tese Os moribundos tudo satisfazem com a sua morte e estão 
mortos para o direito canônico, sendo, portanto, 
dispensados, com justiça, de sua imposição. 

14ª Tese Piedade ou amor Imperfeitos da parte daquele que se 
acha às portas da morte necessariamente resultam em 
grande temor; logo, quanto menor o amor, tanto maior o 
temor. 

15ª Tese Este temor e espanto em si tão só, sem falar de outras 
cousas, bastam para causar o tormento e o horror do 
purgatório, pois que se avizinham da angústia do 
desespero. 

16ª Tese Inferno, purgatório e céu parecem ser tão diferentes 
quanto o são um do outro o desespero completo, 
incompleto ou quase desespero e certeza. 

17ª Tese Parece que assim como no purgatório diminuem a 
angústia e o espanto das almas, nelas também deve 
crescer e aumentar o amor. 

18ª Tese Bem assim parece não ter sido provado, nem por boas 
ações e nem pela Escritura, que as almas no purgatório 
se encontram fora da possibilidade do mérito ou do 
crescimento no amor. 

19ª Tese Ainda parece não ter sido provado que todas as almas do 
purgatório tenham certeza de sua salvação e não receiem 
por ela, não obstante nós termos absoluta certeza disto. 

20ª Tese Por isso o papa não quer dizer e nem compreende com 
as palavras “perdão plenário de todas as penas” que todo 
o tormento é perdoado, mas as penas por ele impostas. 

35 36 



21ª Tese Eis porque erram os apregoadores de indulgências ao 
afirmarem ser o homem perdoado de todas as penas e 
salvo mediante a indulgência do papa. 

22ª Tese Pensa com efeito, o papa nenhuma pena dispensa às 
almas no purgatório das que segundo os cânones da 
Igreja deviam ter expiado e pago na presente vida. 

23ª Tese Verdade é que se houver qualquer perdão plenário das 
penas, este apenas será dado aos mais perfeitos, que 
são muito poucos. 

24ª Tese Assim sendo, a maioria do povo é ludibriada com as 
pomposas promessas do indistinto perdão, 
impressionando-se o homem singelo com as penas 
pagas. 

25ª Tese Exatamente o mesmo poder geral, que o papa tem sobre 
o purgatório, qualquer bispo e cura d'almas o tem no seu 
bispado e na sua paróquia, quer de modo especial e quer 
para com os seus em particular. 

26ª Tese O papa faz muito bem em não conceder às almas o 
perdão em virtude do poder das chaves (ao qual não 
possui), mas pela ajuda ou em forma de intercessão. 

27ª Tese Pregam futilidades humanas quantos alegam que no 
momento em que a moeda soa ao cair na caixa a alma se 
vai do purgatório. 

28ª Tese Certo é que no momento em que a moeda soa na caixa 
vêm o lucro e o amor ao dinheiro cresce e aumenta; a 
ajuda, porém, ou a intercessão da Igreja tão só 
correspondem à vontade e ao agrado de Deus. 

29ª Tese E quem sabe, se todas as almas do purgatório querem 
ser libertadas, quando há quem diga o que sucedeu com 
Santo Severino e Pascoal. 

30ª Tese Ninguém tem certeza da suficiência do seu 
arrependimento e pesar verdadeiros; muito menos 
certeza pode ter de haver alcançado pleno perdão dos 
seus pecados. 

31ª Tese Tão raro como existe alguém que possui arrependimento 
e, pesar verdadeiros, tão raro também é aquele que 
verdadeiramente alcança indulgência, sendo bem poucos 

os que se encontram. 
32ª Tese Irão para o diabo juntamente com os seus mestres 

aqueles que julgam obter certeza de sua salvação 
mediante breves de indulgência. 

33ª Tese Há que acautelasse muito e ter cuidado daqueles que 
dizem: A indulgência do papa é a mais sublime e mais 
preciosa graça ou dadiva de Deus, pela qual o homem é 
reconciliado com Deus. 

34ª Tese Tanto assim que a graça da indulgência apenas se refere 
à pena satisfatória estipulada por homens. 

35ª Tese Ensinam de maneira ímpia quantos alegam que aqueles 
que querem livrar almas do purgatório ou adquirir breves 
de confissão não necessitam de arrependimento e pesar. 

36ª Tese Todo e qualquer cristão que se arrepende 
verdadeiramente dos seus pecados, sente pesar por ter 
pecado, tem pleno perdão da pena e da dívida, perdão 
esse que lhe pertence mesmo sem breve de indulgência. 

37ª Tese Todo e qualquer cristão verdadeiro, vivo ou morto, é 
participante de todos os bens de Cristo e da Igreja, dádiva 
de Deus, mesmo sem breve de indulgência. 

38ª Tese Entretanto se não deve desprezar o perdão e a 
distribuição por parte do papa. Pois, conforme declarei, o 
seu perdão constitui uma declaração do perdão divino. 

39ª Tese É extremamente difícil, mesmo para os mais doutos 
teólogos, exaltar diante do povo ao mesmo tempo a 
grande riqueza da indulgência e ao contrário o verdadeiro 
arrependimento e pesar. 

40ª Tese O verdadeiro arrependimento e pesar buscam e amam o 
castigo: mas a profusão da indulgência livra das penas e 
faz com que se as aborreça, pelo menos quando há 
oportunidade para isso. 

41ª Tese É necessário pregar cautelosamente sobre a indulgência 
papal para que o homem singelo não julgue 
erroneamente ser a indulgência preferível às demais 
obras de caridade ou melhor do que elas. 

42ª Tese Deve-se ensinar aos cristãos, não ser pensamento e 
opinião do papa que a aquisição de indulgência de 

37 38 



alguma maneira possa ser comparada com qualquer obra 
de caridade. 

43ª Tese Deve-se ensinar aos cristãos proceder melhor quem dá 
aos pobres ou empresta aos necessitados do que os que 
compram indulgências. 

44ª Tese Ê que pela obra de caridade cresce o amor ao próximo e 
o homem torna-se mais piedoso; pelas indulgências, 
porém, não se torna melhor senão mais seguro e livre da 
pena. 

45ª Tese Deve-se ensinar aos cristãos que aquele que vê seu 
próximo padecer necessidade e a despeito disto gasta 
dinheiro com indulgências, não adquire indulgências do 
papa. mas provoca a ira de Deus. 

46ª Tese Deve-se ensinar aos cristãos que, se não tiverem fartura , 
fiquem com o necessário para a casa e de maneira 
nenhuma o esbanjem com indulgências. 

47ª Tese Deve-se ensinar aos cristãos, ser a compra de 
indulgências livre e não ordenada 

48ª Tese Deve-se ensinar aos cristãos que, se o papa precisa 
conceder mais indulgências, mais necessita de uma 
oração fervorosa do que de dinheiro. 

49ª Tese Deve-se ensinar aos cristãos, serem muito boas as 
indulgências do papa enquanto o homem não confiar 
nelas; mas muito prejudiciais quando, em conseqüência 
delas, se perde o temor de Deus. 

50ª Tese Deve-se ensinar aos cristãos que, se o papa tivesse 
conhecimento da traficância dos apregoadores de 
indulgências, preferiria ver a catedral de São Pedro ser 
reduzida a cinzas a ser edificada com a pele, a carne e os 
ossos de suas ovelhas. 

51ª Tese Deve-se ensinar aos cristãos que o papa, por dever seu, 
preferiria distribuir o seu dinheiro aos que em geral são 
despojados do dinheiro pelos apregoadores de 
indulgências, vendendo, se necessário fosse, a própria 
catedral de São Pedro. 

52º Tese Comete-se injustiça contra a Palavra de Deus quando, no
mesmo sermão, se consagra tanto ou mais tempo à 

indulgência do que à pregação da Palavra do Senhor. 
53ª Tese São inimigos de Cristo e do papa quantos por causa da 

prédica de indulgências proíbem a Palavra de Deus nas 
demais igrejas. 

54ª Tese Esperar ser salvo mediante breves de indulgência é 
vaidade e mentira, mesmo se o comissário de 
indulgências, mesmo se o próprio papa oferecesse sua 
alma como garantia. 

55ª Tese A intenção do papa não pode ser outra do que celebrar a 
indulgência, que é a causa menor, com um sino, uma 
pompa e uma cerimônia, enquanto o Evangelho, que é o 
essencial, importa ser anunciado mediante cem sinos, 
centenas de pompas e solenidades. 

56ª Tese Os tesouros da Igreja, dos quais o papa tira e distribui as 
indulgências, não são bastante mencionados e nem 
suficientemente conhecido na Igreja de Cristo. 

57ª Tese Que não são bens temporais, é evidente, porquanto 
muitos pregadores a estes não distribuem com facilidade, 
antes os ajuntam. 

58ª Tese Tão pouco são os merecimentos de Cristo e dos santos, 
porquanto estes sempre são eficientes e, 
independentemente do papa, operam salvação do 
homem interior e a cruz, a morte e o inferno para o 
homem exterior. 

59ª Tese São Lourenço aos pobres chamava tesouros da Igreja, 
mas no sentido em que a palavra era usada na sua 
época. 

60ª Tese Afirmamos com boa razão, sem temeridade ou 
leviandade, que estes tesouros são as chaves da Igreja, a 
ela dado pelo merecimento de Cristo. 

61ª Tese Evidente é que para o perdão de penas e para a 
absolvição em determinados casos o poder do papa por 
si só basta. 

62ª Tese O verdadeiro tesouro da Igreja é o santíssimo Evangelho 
da glória e da graça de Deus. 

63ª Tese Este tesouro, porém, é muito desprezado e odiado, 
porquanto faz com que os primeiros sejam os últimos. 

39 40 



64ª Tese Enquanto isso o tesouro das indulgências é sabiamente o 
mais apreciado, porquanto faz com que os últimos sejam 
os primeiros. 

65ª Tese Por essa razão os tesouros evangélicos outrora foram as 
redes com que se apanhavam os ricos e abastados. 

66ª Tese Os tesouros das indulgências, porém, são as redes com 
que hoje se apanham as riquezas dos homens. 

67ª Tese As indulgências apregoadas pelos seus vendedores como 
a mais sublime graça decerto assim são consideradas 
porque lhes trazem grandes proventos. 

68ª Tese Nem por isso semelhante indigência não deixa de ser a 
mais Intima graça comparada com a graça de Deus e a 
piedade da cruz. 

69ª Tese Os bispos e os sacerdotes são obrigados a receber os 
comissários das indulgências apostólicas com toda a 
reverência- 

70ª Tese Entretanto têm muito maior dever de conservar abertos 
olhos e ouvidos, para que estes comissários, em vez de 
cumprirem as ordens recebidas do papa, não preguem os 
seus próprios sonhos. 

71ª Tese Aquele, porém, que se insurgir contra as palavras 
insolentes e arrogantes dos apregoadores de 
indulgências, seja abençoado. 

72ª Tese Quem levanta a sua voz contra a verdade das 
indulgências papais é excomungado e maldito. 

73ª Tese Da mesma maneira em que o papa usa de justiça ao 
fulminar com a excomunhão aos que em prejuízo do 
comércio de indulgências procedem astuciosamente. 

74ª Tese Muito mais deseja atingir com o desfavor e a excomunhão 
àqueles que, sob o pretexto de indulgência, prejudiquem 
a santa caridade e a verdade pela sua maneira de agir. 

75ª Tese Considerar as indulgências do papa tão poderosas, a 
ponto de poderem absolver alguém dos pecados, mesmo 
que (cousa impossível) tivesse desonrado a mãe de 
Deus, significa ser demente. 

78 ª Tese Bem ao contrario, afirmamos que a indulgência do papa 
nem mesmo o menor pecado venial pode anular o que diz 

respeito à culpa que constitui. 
77ª Tese Dizer que mesmo São Pedro, se agora fosse papa, não 

poderia dispensar maior indulgência, significa blasfemar 
S. Pedro e o papa. 

78ª Tese Em contrario dizemos que o atual papa, e todos os que o 
sucederam, é detentor de muito maior indulgência, isto é, 
o Evangelho, as virtudes o dom de curar, etc., de acordo 
com o que diz 1Coríntios 12. 

79ª Tese Afirmar ter a cruz de indulgências adornada com as 
armas do papa e colocada na igreja tanto valor como a 
própria cruz de Cristo, é blasfêmia. 

80ª Tese Os bispos, padres e teólogos que consentem em 
semelhante linguagem diante do povo, terão de prestar 
contas deste procedimento. 

81ª Tese Semelhante pregação, a enaltecer atrevida e 
insolentemente a Indulgência, faz com que mesmo a 
homens doutos é difícil proteger a devida reverência ao 
papa contra a maledicência e as fortes objeções dos 
leigos. 

82 ª Tese Eis um exemplo: Por que o papa não tira duma só vez 
todas as almas do purgatório, movido por santíssima' 
caridade e em face da mais premente necessidade das 
almas, que seria justíssimo motivo para tanto, quando em 
troca de vil dinheiro para a construção da catedral de S. 
Pedro, livra um sem número de almas, logo por motivo 
bastante Insignificante? 

83ª Tese Outrossim: Por que continuam as exéquias e missas de 
ano em sufrágio das almas dos defuntos e não se devolve 
o dinheiro recebido para o mesmo fim ou não se permite 
os doadores busquem de novo os benefícios ou 
pretendas oferecidos em favor dos mortos, visto' ser 
Injusto continuar a rezar pelos já resgatados? 

84ª Tese Ainda: Que nova piedade de Deus e dó papa é esta, que 
permite a um ímpio e inimigo resgatar uma alma piedosa 
e agradável a Deus por amor ao dinheiro e não resgatar 
esta mesma alma piedosa e querida de sua grande 
necessidade por livre amor e sem paga? 

41 42 



85ª Tese Ainda: Por que os cânones de penitencia, que, de fato, 
faz muito caducaram e morreram pelo desuso, tornam a 
ser resgatados mediante dinheiro em forma de 
indulgência como se continuassem bem vivos e em vigor? 

86ª Tese Ainda: Por que o papa, cuja fortuna hoje é mais 
principesca do que a de qualquer Credo, não prefere 
edificar a catedral de S. Pedro de seu próprio bolso em 
vez de o fazer com o dinheiro de fiéis pobres? 

87ª Tese Ainda: Quê ou que parte concede o papa do dinheiro 
proveniente de indulgências aos que pela penitência 
completa assiste o direito à indulgência plenária? 

88ª Tese Afinal: Que maior bem poderia receber a Igreja, se o 
papa, como Já O faz, cem vezes ao dia, concedesse a 
cada fiel semelhante dispensa e participação da 
indulgência a título gratuito. 

89ª Tese Visto o papa visar mais a salvação das almas do que o 
dinheiro, por que revoga os breves de indulgência outrora 
por ele concedidos, aos quais atribuía as mesmas 
virtudes? 

90ª Tese Refutar estes argumentos sagazes dos leigos pelo uso da 
força e não mediante argumentos da lógica, significa 
entregar a Igreja e o papa a zombaria dos inimigos e 
desgraçar os cristãos. 

91ª Tese Se a Indulgência fosse apregoada segundo o espírito e 
sentido do papa, aqueles receios seriam facilmente 
desfeitos, nem mesmo teriam surgido. 

92ª Tese Fora, pois, com todos estes profetas que dizem ao povo 
de Cristo: Paz! Paz! e não há Paz. 

93ª Tese Abençoados sejam, porém, todos os profetas que dizem à 
grei de Cristo: Cruz! Cruz! e não há cruz. 

94ª Tese Admoestem-se os cristãos a que se empenhem em seguir 
sua Cabeça Cristo através do padecimento, morte e 
inferno. 

95ª Tese E assim esperem mais entrar no Reino dos céus através 
de muitas tribulações do que facilitados diante de 
consolações infundadas. 

 CONCLUSÃO 
 

A teologia de Armínio oferece uma visão equilibrada entre 
a soberania de Deus e a liberdade humana. Ele foi um 
pensador que buscou preservar a dignidade da liberdade 
humana sem negar a graça de Deus.  
Suas idéias, muitas vezes vistas como uma resposta à 
teologia calvinista continuam a influenciar muitas correntes 
do cristianismo moderno. 
Embora Armínio tenha enfrentado oposição e perseguição 
durante sua vida, seu legado teológico permanece, 
especialmente em denominações que enfatizam a 
acessibilidade da salvação e a responsabilidade pessoal 
de cada indivíduo.  
Sua teologia nos lembra que, embora a salvação seja obra 
de Deus, ela também envolve uma resposta pessoal, livre 
e consciente do ser humano ao chamado divino. 
 

 

Que Deus ilumine o seu entendimento na certeza que essas 
poucas palavras servem para iluminar o inicio da sua 
caminhada. Ainda há muito mais informação a respeito desse 
tema. Que sua curiosidade e interesse sejam aguçados. Que 
Deus derrame fome e sede para buscar mais.  
 

A seguir você terá uma listagem de livros auxiliares para 
compreender esse assunto, mas não se esqueça que o 
principal livro chama-se Bíblia Sagrada. 
 
 
 

Que a paz de Jesus seja contigo  
todos os dias da sua vida! 

 

44 43 



Livros indicados a respeito desse 
tema para seu crescimento:
 
► Curso de História da Igreja – Carlos Jeremias Klein
► Jacó Arminio: O homem de Oudewater -
► A Hamatiologis de Armínio - Iago Andrade de Freitas
► Predestinação e Livre Arbítrio na Teologia de Jacó 
Armínio - Germano Soares Silva 
► Teologia Arminio-Wesleyana – Geziel Silva Costa
► Fundamentos da Teologia Arminio wesleyana 
Bangs Wynkoop 
► Arminianismo Puro & simples - Jamierson Oliveira
► https://www.vitoriaemcristo.org/noticia/346/a
protestante-e-os-beneficios-para-a-sociedade
►https://estiloadoracao.com/quem-foram-os
reformadores/ 
►https://projetocasteloforte.com.br/personagens
reforma/ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Livros indicados a respeito desse 
tema para seu crescimento: 

Carlos Jeremias Klein 
 Rustin E. Brian 

Iago Andrade de Freitas  
Predestinação e Livre Arbítrio na Teologia de Jacó 

Geziel Silva Costa 
Fundamentos da Teologia Arminio wesleyana – Mildred 

Jamierson Oliveira 
https://www.vitoriaemcristo.org/noticia/346/a-reforma-

sociedade 
os-pre-

orte.com.br/personagens-da-

Esse material foi útil para sua
 Vida e M

Ajude-nos a levar mais conteúdos como esse para mais 
pessoas. Nosso material é disponibilizado de forma 

GRATUÍTA online no site:

http://carlafigueira.com
 

 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
NÃO COBRAMOS por nenhum de nossos materiais, a 
convicção que o Senhor nos deu é de compartilhar os 

ensinamentos com todos, pois Ele providenciaria as demais 
coisas através de pessoas improváveis

 
 

45 

erial foi útil para sua 
Vida e Ministério? 

 
 

nos a levar mais conteúdos como esse para mais 
pessoas. Nosso material é disponibilizado de forma 

GRATUÍTA online no site: 
 

http://carlafigueira.com.br 
      

COBRAMOS por nenhum de nossos materiais, a 
convicção que o Senhor nos deu é de compartilhar os 

ensinamentos com todos, pois Ele providenciaria as demais 
coisas através de pessoas improváveis. 


