
    
 
 
 
 
 

 
VOLUME 1 

 

Apostila de Estudo

Calvinismo
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PRIMEIRA EDIÇÃO 
 
 

Apostila de Estudo 

Calvinismo   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

       
Serv

Igreja Ministério de Fé em São 

Qual a importância de estudar uma
correntes teológicas mais influentes da 
história d
 

Os 
destaca
salvação pela graça e a importância da 
Bíblia como única regra de fé. 
 

Suas doutrinas 
profundos e moldaram igrejas por 
séculos. 
Este estudo oferece uma compreensão 
sobre as 
cris
de pessoas ao redor do mundo.
 

Prepare
fundamentos de uma das mais 
poderosas correntes teológicas da 
Reforma!
 

 

 
 
 

       CARLA FIGUEIRA 
Serva do Senhor, Esposa e Mãe 

Missionária consagrada pela 
Igreja Ministério de Fé em São 

Pedro da Aldeia - RJ 
 

_________ 
 

Qual a importância de estudar uma das 
correntes teológicas mais influentes da 
história do cristianismo? 

Os ensinamentos de João Calvino 
estacam a soberania de Deus, a 

salvação pela graça e a importância da 
Bíblia como única regra de fé.  

Suas doutrinas geraram debates 
profundos e moldaram igrejas por 
séculos.  
Este estudo oferece uma compreensão 
sobre as idéias que transformaram a fé 
cristã e continuam a impactar milhões 
de pessoas ao redor do mundo. 

Prepare-se para descobrir os 
fundamentos de uma das mais 
poderosas correntes teológicas da 
Reforma! 



Sumário 
 

Calvinismo ..................................................................... 01 
 Quem foi João Calvino? .............................................. 01 
Companheiros certos ................................................... 02 
Teologia de Calvino ...................................................... 05 
As Institutas de Calvino ............................................... 06 
O primeiro Calvinista: Theodore Beza .......................  07 
Os Acréscimos Teológicos de Beza ........................... 09 
» Predestinação .............................................................. 09 
» A Igreja e o Estado ...................................................... 10 
» Superintendência Eclesiástica ..................................... 11 
» Teologia da Aliança ..................................................... 11 
Deturpações e Adaptações .......................................... 12 
O Calvinismo na História ............................................. 15 
» Início do Calvinismo no Século XVI ............................. 15 
» O Calvinismo no Século XVII ....................................... 16 
» O Calvinismo no Século XVIII e XIX ............................ 17 
» O Calvinismo no Século XX e XXI ............................... 18 
» O Calvinismo Hoje ....................................................... 18 
O Sínodo de Dort e os 5 Pontos .................................. 23 
» O Sínodo de Dort ......................................................... 23 
» Os Cânones de Dort .................................................... 24 
» Os Cinco Pontos do Calvinismo .................................. 24 
A Confissão de Westminster ....................................... 25 
Conclusão ....................................................................... 26 
Bibliografia ...................................................................... 27 
 
Apêndice:  
Os Cânones de Dort 
Confissão de Westminster 

  



Calvinismo 
  
 
 

Quem foi João Calvino?
 

João Calvino nasceu em 10 de julho de 1509
em uma família de classe média. Seu pai era secretário e 
advogado da catedral de Noyon, e sua mãe, de origem 
nobre. A princípio, Calvino se preparava para seguir a 
carreira eclesiástica, mas seu pai queria que ele se 
tornasse advogado. Por isso, ele estudou Direito na 
Universidade de Orléans, e mais tarde, em Bourges.
 

Porém, seu interesse por temas religiosos e teológicos 
começou a crescer durante seus anos de estudos, e isso 
mudaria sua vida para sempre. 
Nos anos de 1520, ele começou a se aproximar das ideias 
críticas de Martinho Lutero a respeito da Igreja Católica e 
chamando atenção para a necessidade de uma reforma 
espiritual.  Ao perceber a corrupção e os abusos da Igreja 
Católica, Calvino aderiu a essas idéias de Lutero, mas a 
sua conversão ao protestantismo foi gradual, rompe
definitivamente com a Igreja Católica por volta de 1530, 
passando a adotar as ideias reformadas de Lutero
 

Rapidamente ele desenvolveu suas próprias teorias 
teológicas, que mais tarde seriam conhecidas c
“calvinismo”. 
Em 1536, Calvino publicou sua obra mais famosa, 
Institutas da Religião Cristã”, na qual expunha suas ideias 
teológicas e buscava explicar de forma clara e acessível 
as doutrinas fundamentais da fé cristã segundo a 
perspectiva reformada. A obra de Calvino rapidamente se 

João Calvino? 
o de 1509 na França 

uma família de classe média. Seu pai era secretário e 
advogado da catedral de Noyon, e sua mãe, de origem 
nobre. A princípio, Calvino se preparava para seguir a 
carreira eclesiástica, mas seu pai queria que ele se 

Por isso, ele estudou Direito na 
Universidade de Orléans, e mais tarde, em Bourges. 

seu interesse por temas religiosos e teológicos 
começou a crescer durante seus anos de estudos, e isso 

se aproximar das ideias 
a respeito da Igreja Católica e 

chamando atenção para a necessidade de uma reforma 
o perceber a corrupção e os abusos da Igreja 

idéias de Lutero, mas a 
gradual, rompendo 

eja Católica por volta de 1530, e 
a adotar as ideias reformadas de Lutero. 

desenvolveu suas próprias teorias 
teológicas, que mais tarde seriam conhecidas como 

Em 1536, Calvino publicou sua obra mais famosa, “As 
, na qual expunha suas ideias 

uscava explicar de forma clara e acessível 
as doutrinas fundamentais da fé cristã segundo a 

ada. A obra de Calvino rapidamente se 

espalhou por toda a Europa e se tornou um marco da 
Reforma. 
 

Companheiros certos
 

O teólogo e pregador francês
foi um dos principais líderes da Reforma Protestante na 
Suiça onde foi uma das primeiras figuras a pregar contra a 
Igreja Católica e a estabelecer uma base protestante.
 

Farel era conhecido por sua personalidade intensa e 
missionária e não tinha medo de confrontar autoridades e 
utilizar sua pregação para desafiar as estruturas religi
com o objetivo de reformar a Igreja. Farel foi um dos 
primeiros a pregar a doutrina da justificação pela fé e 
outros princípios protestantes na Suíça.
 

A ligação entre Farel e Calvino começou em 
Calvino viajava para a cidade de 
havia publicado sua obra 
teologia reformada, mas ele ainda não havia se envolvido 
diretamente com a Reforma em termos de liderança 
prática. 
Ao saber que Calvino estava em 
encontrá-lo, pois estava buscando
formação intelectual necessária para ajudar a consolidar a 
Reforma em Genebra, que estava em um momento 
decisivo. Quando Calvino chegou à cidade, Farel ficou 
impressionado com sua teologia e intelecto e o convocou 
para se juntar à reforma de Genebra, convencendo
que era sua responsabilidade ajudar na obra que estava 
em andamento. 
Farel confrontou Calvino 
agressiva, segundo relatos históricos, e o desafiou a ficar 

01 

espalhou por toda a Europa e se tornou um marco da 

Companheiros certos 
teólogo e pregador francês Guilherme Farel (1489-1565) 
um dos principais líderes da Reforma Protestante na 

primeiras figuras a pregar contra a 
Igreja Católica e a estabelecer uma base protestante. 

Farel era conhecido por sua personalidade intensa e 
não tinha medo de confrontar autoridades e 

utilizar sua pregação para desafiar as estruturas religiosas 
com o objetivo de reformar a Igreja. Farel foi um dos 
primeiros a pregar a doutrina da justificação pela fé e 
outros princípios protestantes na Suíça. 

A ligação entre Farel e Calvino começou em 1536, quando 
Calvino viajava para a cidade de Estrasburgo. Calvino já 
havia publicado sua obra prima que sistematizava sua 
teologia reformada, mas ele ainda não havia se envolvido 
diretamente com a Reforma em termos de liderança 

saber que Calvino estava em Genebra, Farel procurou 
buscando alguém que tivesse a 

formação intelectual necessária para ajudar a consolidar a 
Reforma em Genebra, que estava em um momento 
decisivo. Quando Calvino chegou à cidade, Farel ficou 
impressionado com sua teologia e intelecto e o convocou 

e juntar à reforma de Genebra, convencendo-o de 
que era sua responsabilidade ajudar na obra que estava 

 de maneira intensa e até 
agressiva, segundo relatos históricos, e o desafiou a ficar 

02 



em Genebra para ajudar a estabelecer a nova igreja 
protestante.  
Calvino relutou no começo se sentindo pressionado pela 
intensidade de Farel, mas decidiu se envolver. 
 
 
 
 
 

Após a intervenção de Farel, Calvino permaneceu em 
Genebra e passou a se envolver no movimento reformista, 
assumindo um papel de liderança na formação de uma 
nova igreja com base nas doutrinas da Reforma. Farel e 
Calvino começaram a trabalhar juntos estabelecendo uma 
igreja protestante reformada de acordo com os princípios 
bíblicos de Calvino. Eles estabeleceram o sistema de 
governo presbiteriano, que organizava a igreja com 
presbíteros (líderes leigos e clérigos) e enfatizavam a 
soberania de Deus, a justificação pela fé e a autoridade 
das Escrituras. 
No entanto, essa colaboração não durou muito. Em 1538, 
devido a tensões com as autoridades políticas e 
eclesiásticas locais (principalmente por conta da disciplina 
e moral religiosa que Calvino e Farel queriam impor), 
ambos foram expulsos de Genebra. 
Após a expulsão, Calvino se retirou para Estrasburgo, 
onde continuou seu trabalho de pregação e teologia, mas 
em 1541, ele foi convidado a retornar a Genebra, onde 
sua presença foi fundamental para consolidar a teologia 
calvinista e estabelecer o sistema de governo da igreja 
que até hoje é associado ao calvinismo. Farel continuou a 
ser ativo na Reforma na Suíça, já não tinha o mesmo 

papel de liderança em Genebra, mas o trabalho inicial de 
ambos estabeleceu as bases da Igreja Reformada na 
cidade. 
Farel era mais pragmático e missionário enquanto Calvino 
possuía uma teologia mais sistemática e detalhada. Essa 
diferença de ênfases foi uma característica importante da 
parceria, pois Calvino trouxe uma profundidade teológica 
ao movimento 
Embora a colaboração tenha sido relativamente breve, ela 
foi essencial para a fundação da Igreja Reformada em 
Genebra e para o desenvolvimento do calvinismo como 
uma corrente teológica significativa.  
 

Calvino não só influenciou a vida religiosa em Genebra, 
mas também o sistema político e social. Ele acreditava 
que a igreja e o estado deveriam estar alinhados, com os 
líderes religiosos sendo os responsáveis por guiar 
moralmente a sociedade. Assim, ele ajudou a estabelecer 
um sistema de governo em Genebra no qual os pastores e 
os anciãos tinham uma grande autoridade, e a vida social 
seguia normas religiosas estritas (um novo catolicismo?). 
 

Durante seus anos em Genebra, Calvino organizou a 
igreja da cidade, estabeleceu um sistema educacional e 
promovia o trabalho duro, a educação e a vida moral como 
pilares da sociedade cristã. As suas doutrinas de 
predestinação, a ideia de que Deus já havia escolhido 
quem seria salvo e quem seria condenado, também se 
tornaram centrais no pensamento calvinista. 
 

João Calvino passou os últimos anos de sua vida em 
Genebra, onde continuou a trabalhar na igreja e na vida 
pública da cidade. Sua saúde, no entanto, começou a 
deteriorar-se, e ele sofria de problemas de saúde crônicos, 

Observe o exemplo que sempre falamos aqui sobre 
estudar, Farel precisava de alguém graduado para 
consolidar a reforma em Genebra. 

03 04 



como malária e pedras nos rins. Mesmo assim, ele 
continuou trabalhando até o fim. 
Calvino morreu em 27 de maio de 1564, aos 54 anos. Seu 
corpo foi enterrado em Genebra, sem grandes cerimônias, 
como ele havia solicitado. No entanto, seu legado 
sobreviveu por séculos, moldando as tradições 
protestantes e impactando a cultura ocidental. 
 

A influência de João Calvino foi imensa no campo 
religioso, na política e no social. Suas ideias se 
espalharam por toda a Europa, especialmente na França, 
Escócia, Países Baixos (Holanda), Alemanha e, 
posteriormente, na América do Norte, com a colonização 
da Nova Inglaterra pelos puritanos. 
Calvino também teve um impacto importante no 
desenvolvimento do capitalismo. Alguns estudiosos, como 
Max Weber, argumentam que a ética calvinista de trabalho 
árduo e ascetismo (filosofia de vida que se baseia em 
práticas que visam o desenvolvimento espiritual, como o 
refreamento de prazeres mundanos)  contribuiu para o 
crescimento do capitalismo moderno, especialmente nos 
países onde o calvinismo estava presente. 
Em termos teológicos, o calvinismo influenciou muitas 
igrejas reformadas ao longo da história, e suas ideias 
ainda são a base para várias denominações protestantes, 
como a Igreja Reformada e a Igreja Presbiteriana. 
 

Teologia de Calvino 
A teologia de João Calvino é conhecida por suas ênfases 
em temas como a soberania absoluta de Deus, a 
predestinação e a justificação pela fé. Esses pontos 
formam a base do que os calvinistas acreditam ser a 
verdadeira mensagem do cristianismo. 

• A Soberania de Deus: Para Calvino, Deus é o soberano 
absoluto sobre o universo. Nada acontecia sem o seu 
controle direto. A ideia de que Deus tem o poder e o direito 
de governar todas as coisas é uma das bases da sua 
teologia. 
 

• Predestinação: Calvino acreditava que Deus, desde 
antes da criação do mundo, já havia decidido quem seria 
salvo (os eleitos) e quem seria condenado (os réprobos). 
Esse conceito gerou debates intensos, mas também foi 
uma característica marcante do pensamento calvinista. 
 

• Justificação pela Fé: Semelhante a Lutero, Calvino 
defendia a ideia de que a salvação vinha apenas pela fé 
em Jesus Cristo, e não pelas boas obras ou pelos rituais 
da igreja, ou seja, a salvação é obra exclusiva de Deus e 
não de qualquer esforço humano. 
 

As Institutas de Calvino 
 

As Institutas são divididas em 4 livros sob as temáticas 
abordadas são: 

• Livro I: Conhecimento de Deus 
Aborda a importância de conhecer Deus e a criação. 
Calvino argumenta que o conhecimento de Deus é 
fundamental para a vida cristã e que, através da 
revelação, podemos entender Sua natureza. 
• Livro II: Conhecimento do Homem 
Calvino discute a natureza humana, a queda do homem e 
a necessidade de redenção. Ele enfatiza a depravação 
total do ser humano e a necessidade da graça divina. 
• Livro III: A Redenção em Cristo 
Dedicado à obra de Cristo. Calvino detalha a importância 
da fé, da justificação e do papel da graça na salvação, 

05 06 



propondo que a salvação é um dom de Deus, acessível 
pela fé. 
 

• Livro IV: A Vida Cristã 
O último livro trata da ética cristã, dos sacramentos e da 
organização da igreja. Calvino discute como os cristãos 
devem viver em sociedade e a importância da disciplina na 
comunidade cristã. 

 

 

O primeiro Calvinista: Theodore Beza 
 

 

Theodore  Beza  nasceu na baixa nobreza da França e 
recebeu uma excelente educação como preparação para 
sua carreira de advogado. Depois de completar a sua 
educação Beza levou uma vida pervertida em Paris 
durante uma década até que ele estave de cama e perto 
da morte por um tempo. Então, em 1548, Deus o trouxe de 
volta à razão. Beza voltou ao  seu compromisso com 
Jesus e fugiu da França para a causa reformada na 
Suíça. Ele começou a ensinar pastores em Lausanne e 
em 1558 foi chamado à Genebra para servir sob as ordens 
de João Calvino.  
 

Beza e Calvino desenvolveram um vínculo estreito nos 
últimos anos da vida de Calvino que escreveu que se 
importava “profundamente com Beza, que me ama mais 
do que um irmão e me honra mais do que um pai”.  
Exceto por algumas viagens fora da cidade-estado suíça, 
Beza passou o resto de sua vida em Genebra, muitas 
vezes em condições difíceis. Ele nunca soube se os 
católicos iriam invadir a cidade e massacrar seus 
habitantes e ele teve que lutar contra a crescente polêmica 
luterana contra os protestantes reformados.  
 

Com a morte de Calvino, a responsabilidade caiu sobre 
ele para liderar a reforma em Genebra em 1564. Durante 
os próximos 40 anos ele serviu como pastor e mestre. 
 

Embora o pai do calvinismo seja João Calvino foi Beza 
quem deu formal ao que hoje chamamos de  calvinismo, 
explicando e defendendo as doutrinas bíblicas que Calvino 
havia redescoberto.  
Por meio de seu ministério de ensino e escrita,  Beza 
defendeu a responsabilidade da justiça de Cristo como 
essencial para a justificação do pecador, explicou a justiça 
da dupla predestinação e expôs o conforto que um crente 
recebe da expiação final de Cristo.  
 

Além da liderança pastoral, Beza forneceu à jovem Igreja 
Reformada de língua francesa a literatura necessária para 
ajudar em seu crescimento. 
 

Durante sua vida, Beza ficou mais conhecido por seu 
trabalho no Novo Testamento, culminando em 
suas  Anotações do Novo Testamento . Esta obra-prima 
linguística inclui o texto grego do Novo Testamento, a 
tradução da Vulgata latina e a tradução original de Beza 
para o latim. Beza acrescentou suas notas de rodapé 
textuais e notas explicativas , mostrando que a fé 
reformada era claramente bíblica. Suas notas 
nas  anotações  influenciaram a tradução da Bíblia para o 
inglês a partir de 1560, e a Bíblia de Genebra se tornou a 
tradução mais popular da Bíblia entre os puritanos. O texto 
grego que Beza publicou foi o mesmo usado pelos 
tradutores da Bíblia King James de 1611.  
 

 
 

07 08 



Os Acréscimos Teológicos de Beza  
Theodore Beza, discípulo fiel e sucessor de Calvino, foi 
responsável por dar continuidade ao trabalho teológico do 
mestre, mas também fez acréscimos em relação às ideias 
de Calvino. Gerando um impacto no desenvolvimento da 
tradição calvinista. 
 

» Predestinação 
 

• Predestinação em Calvino: Para Calvino, a predestinação 
era, principalmente, a escolha soberana de Deus. Ele 
acreditava que Deus escolhia as pessoas para a salvação 
(os "eleitos") e deixava as demais para a condenação, e 
que essa escolha de Deus não dependia de nenhuma 
ação ou mérito humano. Era uma decisão totalmente 
gratuita de Deus, sem qualquer influência humana. 
• Predestinação em Beza: Beza fez acréscimos na 
doutrina que é uma das pedras angulares da teologia 
calvinista, a predestinação.  
Enquanto Calvino já acreditava na predestinação, Beza 
aprofundou essa doutrina, acrescentando uma definição 
mais rigorosa e detalhada ao conceito de dupla 
predestinação, onde Deus predestinava tanto os eleitos 
para a salvação quanto os réprobos (os condenados) para 
a perdição.  
Beza acreditava que essa ação de Deus era 
completamente justa, já que Ele, sendo soberano, tinha o 
direito absoluto de decidir o destino eterno de cada ser 
humano. Esse detalhe foi uma expansão das ideias de 
Calvino, tornando a doutrina da predestinação ainda mais 
rigorosa e definida. 

Beza também refutou algumas críticas ao calvinismo que 
surgiam, principalmente, de outras correntes protestantes 
e católicas, que argumentavam que essa visão de 
predestinação era injusta. Ele defendia que, ao ser Deus 
soberano, Deus poderia agir como bem entendesse, e que 
os seres humanos não tinham o direito de questionar a 
Sua justiça. 
 

» A Igreja e o Estado 
 

 • A Igreja em Calvino:  
Para Calvino, a igreja tinha uma função moral e espiritual 
na sociedade, mas não possuía autoridade política 
absoluta. Ele defendia uma separação entre o poder 
religioso e o poder político, embora acreditasse que os 
governantes seculares deveriam seguir os princípios 
morais cristãos e trabalhar em harmonia com a igreja. Ele 
via a igreja como um “contrapeso moral” para o poder 
temporal, ajudando a guiar a sociedade de acordo com os 
preceitos bíblicos. 
• A Igreja em Beza:  
Enquanto Calvino já via a igreja como uma autoridade 
moral e espiritual que deveria reger a sociedade, Beza foi 
mais longe, defendendo explicitamente a ideia de uma 
teocracia reformada, onde a autoridade e o poder da Igreja 
deveriam estar acima do poder secular. Governantes e os 
líderes da igreja deveriam estar unidos em sua missão de 
governar segundo os princípios divinos. 
Esse ponto de vista influenciou a política de várias regiões 
da Europa onde o calvinismo se espalhou, como os 
Países Baixos e a Escócia. 
 
 

09 10 



» Superintendência Eclesiástica  
 

• Autoridade Pastoral em Calvino:  
Calvino acreditava que a igreja deveria ser governada por 
pastores e anciãos, que exerciam uma liderança espiritual 
sobre a comunidade. Essa ideia de governo eclesiástico 
foi, de fato, inovadora e garantiu que a Igreja Reformada 
tivesse uma estrutura sólida e organizada. 
 

• Autoridade Pastoral em Beza:  
Beza ampliou o sistema de governo da igreja, a idéia de 
superintendência eclesiástica, que já havia sido 
estabelecido por Calvino em Genebra.  
Beza aprofundou essa estrutura, defendendo uma 
hierarquia eclesiástica mais rigorosa, onde os pastores 
não apenas guiavam a vida espiritual, mas também 
exerciam uma autoridade moral e até mesmo política 
sobre os membros da comunidade. Onde os pastores 
deveriam ser os líderes principais da vida cristã, com uma 
responsabilidade direta sobre as ações do Estado e da 
sociedade. 
 

» Teologia da Aliança 
 

• Teologia da Aliança em Calvino: 
Calvino via a relação entre Deus e Seu povo como uma 
"aliança", uma promessa divina de fidelidade e bênçãos 
condicionadas à obediência.  
• Teologia da Aliança em Beza: 
O conceito que foi desenvolvido por Beza detalhou mais 
claramente a distinção entre a antiga aliança, feita com 
Israel, e a nova aliança, que é estabelecida através de 
Jesus Cristo e dirigida aos crentes em Cristo. 
 

Deturpações e Adaptações 
Após a morte de João Calvino, o calvinismo experimentou 
várias deturpações ou adaptações, com algumas 
interpretações que distorceram ou exageraram certos 
aspectos da sua teologia. Essas mudanças ocorreram 
principalmente devido a disputas doutrinárias, tensões 
internas e influências contextuais, como o movimento 
arminiano, o surgimento do hypercalvinismo e a 
formalização excessiva das doutrinas calvinistas. 
Mas também houve esforços para manter a teologia 
calvinista viva e relevante, como no caso do neo-
calvinismo. A história do calvinismo após Calvino é uma 
história de continuidade e inovação, com muitos desafios. 
 

Alguns teólogos que surgiram após Calvino exageraram 
ou distorceram a ênfase na predestinação, fazendo com 
que a questão da eleição divina se tornasse um ponto 
central de obsessão teológica que poderia ser vista como 
uma "deturpação" do legado de Calvino. 
 

Calvino teve uma visão bem estruturada e prática sobre o 
governo da igreja. No sistema eclesiástico que 
implementou em Genebra, os presbíteros e os diáconos 
eram responsáveis pela liderança espiritual da igreja, e as 
decisões eram tomadas coletivamente, sem um controle 
centralizado. 
Porém, após sua morte, algumas interpretações e práticas 
de governo eclesiástico começaram a se afastar do 
modelo de Calvino, especialmente quando o calvinismo se 
espalhou para diferentes países e contextos: 
Países Baixos (Holanda): Foi implementado um 
presbiterianismo mais rígido, uma adaptação das ideias 
calvinistas, mas com uma formalização excessiva, longe 

12 
11 



da flexibilidade prática de Calvino. Calvino não defendia 
um sistema rígido de hierarquia clerical e enfatizava a 
autonomia das igrejas locais. 
Igreja na Inglaterra e Escócia: O calvinismo foi adaptado 
nas igrejas anglicanas e presbiterianas (principalmente na 
Igreja da Escócia) levando a algumas tensões internas e 
divisões. A Reforma Anglicana, em particular, levou a um 
calvinismo mais moderado e institucional que contrastava 
com a ênfase mais rígido e prático de Calvino. 
 

• Hypercalvinismo 
Após a morte de Calvino surge o movimento conhecido 
como hypercalvinismo. O termo é usado para descrever 
uma interpretação extrema das doutrinas calvinistas, 
especialmente no que diz respeito à predestinação e ao 
conceito de graça irresistível. 
Alguns teólogos que seguiam as doutrinas calvinistas de 
forma rígida e sem moderadas explicações práticas 
passaram a enfatizar que somente os eleitos 
(predestinados) poderiam receber a graça de Deus de 
maneira eficaz. A ideia de evangelizar ou pregar para 
todos os homens se tornou irrelevante, pois eles 
acreditavam que somente os eleitos responderiam 
positivamente ao evangelho. Isso levou a uma 
exclusividade radical na prática da fé cristã. 
 

O movimento levou algumas igrejas a se tornarem 
intolerantes e a abandonar a ideia de missão para o 
mundo, afinal, qual a necessidade de evangelizar aqueles 
que não eram "eleitos". Calvino defendia a pregação 
ampla do evangelho e a confiança de que a graça de Deus 
poderia ser eficaz em todos os que ouvissem a 
mensagem. 

• A Reforma de Westminster  
O Catecismo de Westminster (1647), produzido no 
contexto da Reforma Inglesa, foi uma tentativa de 
sistematizar as doutrinas calvinistas. Embora, em sua 
essência, ainda se mantenha fiel às ideias de Calvino, o 
documento e suas interpretações subsequentes foram 
criticados por alguns como uma formalização excessiva e 
um foco demasiado dogmático. 
 

Junto com as confissões posteriores, o Catecismo ajudou 
a consolidar um conjunto de doutrinas e normas de fé que 
poderiam ser vistas como legalistas em alguns contextos. 
 

Para alguns teólogos posteriores, o foco em uma rigorosa 
padronização confessionais e a ortodoxia teológica 
poderia ser uma forma de substituir a liberdade e a ação 
do Espírito Santo na vidas dos crentes. 
 

• Neo-Calvinismo 
No final do século XIX e início do século XX, o movimento 
neo-calvinista, representado por figuras como Abraham 
Kuyper e Herman Bavinck, trouxe inovações ao 
calvinismo, com ênfase na soberania de Deus sobre todas 
as áreas da vida, incluindo a cultura, a ciência e a política.  
 

O neo-calvinismo também foi caracterizado por um forte 
engajamento social e cultural, em contraste com o 
calvinismo mais rigoroso e introspectivo do passado. 
As ideias de Kuyper e Bavinck são consideradas um 
"revival" ou uma expansão da teologia calvinista, porém 
muitos veem esses movimentos como uma mudança nas 
ênfases de Calvino, especialmente na relação entre fé e 
cultura e na forma como os cristãos se relacionam com o 
mundo secular. 

14 13 



O Calvinismo na História 
» Início do Calvinismo no Século XVI 
Em 1536 João Calvino publica sua principal obra, As 
Institutas da Religião Cristã, onde consolidou suas ideias 
sobre a soberania de Deus, a predestinação e a 
centralidade das Escrituras. Calvino acreditava que a 
salvação era uma obra exclusiva de Deus, e que Ele já 
havia escolhido, desde antes da fundação do mundo, 
aqueles que seriam salvos (os eleitos) e aqueles que 
seriam condenados (os réprobos). 
A cidade de Genebra se tornou um centro de 
disseminação do calvinismo e, sob a liderança de Calvino, 
experimentou uma reforma social e religiosa que teve 
grande impacto em toda a Europa. 
 

Após a morte de Calvino em 1564, o calvinismo se 
espalhou rapidamente para outros países, especialmente 
pelas colônias europeias. Na França, os seguidores de 
Calvino foram chamados de huguenotes e enfrentaram 
intensas perseguições, incluindo as Guerras Religiosas 
entre católicos e protestantes no século XVI.  
A famosa Noite de São Bartolomeu (1572), onde milhares 
de huguenotes foram massacrados, ilustra o clima de 
tensão religiosa da época. 
Na Inglaterra, o calvinismo foi adotado de maneira mais 
moderada, especialmente durante o reinado de Elizabeth I 
(1558-1603), que buscava estabelecer um compromisso 
entre o catolicismo e o protestantismo reformado.  
O puritanismo, um movimento reformista dentro do 
anglicanismo, também recebeu grande influência do 
calvinismo e se espalhou para as colônias americanas, 
especialmente na Nova Inglaterra. 

Mas foi na Holanda, onde o calvinismo encontrou um 
terreno fértil para seu crescimento, especialmente após a 
revolta contra a Espanha católica (1568-1648). Os Países 
Baixos se tornaram um defensor do calvinismo, e as ideias 
reformadas influenciaram profundamente a política, a 
economia e a cultura da região.  
A famosa República das Sete Províncias Unidas (1581-
1795), que mais tarde se tornaria a atual Holanda, adotou 
o calvinismo como religião oficial, e sua independência foi 
conquistada em grande parte graças ao apoio das 
comunidades protestantes. 
 

» O Calvinismo no Século XVII 
No século XVII, o calvinismo enfrentou diversos desafios, 
tanto internos quanto externos. No interior da Igreja 
Reformada, surgiram debates sobre a predestinação e a 
liberdade humana, além de discussões sobre a natureza 
da igreja e a relação entre a igreja e o Estado.  
Em 1618-1619, o Sínodo de Dort (na Holanda) foi 
convocado para resolver disputas doutrinárias, como o 
arminianismo, que defendia a ideia de que a salvação era 
acessível a todos os seres humanos, e não apenas aos 
eleitos.  
O Sínodo de Dort reafirmou as doutrinas calvinistas, 
incluindo a predestinação incondicional e a depravação 
total do ser humano. 
O calvinismo continuou a se expandir em diversas partes 
do mundo. No Império Britânico, o calvinismo se 
consolidou nas colônias norte-americanas, onde teve uma 
influência importante nas tradições culturais e políticas, 
incluindo o desenvolvimento do conceito de governo 

16 15 



representativo e a ênfase no trabalho árduo e na 
prosperidade material. 
A economia capitalista, particularmente em sua fase 
inicial, foi também influenciada pelo calvinismo, 
especialmente pela ênfase na ética do trabalho. O 
sociólogo alemão Max Webe publicou em 1905 sua obra 
“A Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo”, onde 
argumenta que a ética calvinista, com seu foco na 
disciplina, no trabalho árduo e na acentuada 
responsabilidade pessoal, ajudou a criar as bases para o 
desenvolvimento do capitalismo moderno. 
 

» O Calvinismo no Século XVIII e XIX 
No século XVIII, o calvinismo passou por uma série de 
mudanças, em parte devido ao movimento iluminista e à 
crescente secularização da sociedade. No entanto, o 
calvinismo continuou a ser uma força significativa na vida 
religiosa e política de vários países, incluindo a Grã-
Bretanha e os Estados Unidos. 
Nos Estados Unidos, a Grande Despertar (1730-1740), um 
movimento de avivamento religioso que teve um grande 
impacto nas colônias, também foi influenciado pelo 
calvinismo. Pregadores como Jonathan Edwards (1703-
1758) e George Whitefield (1714-1770) foram figuras-
chave nesse movimento, que enfatizava a necessidade de 
uma experiência pessoal de conversão e a busca por uma 
vida de santidade. 
No século XIX, o calvinismo continuou a se expandir 
globalmente, especialmente através da missão 
protestante. Missionários calvinistas se espalharam por 
regiões da África, Ásia e América Latina, levando suas 
doutrinas a populações que ainda eram em grande parte 
não cristãs. 

» O Calvinismo no Século XX e XXI 
O século XX foi um período de grandes desafios para o 
calvinismo. O surgimento do modernismo e a crescente 
influência do fundamentalismo cristão dividiram ainda mais 
o mundo protestante, com algumas denominações 
calvinistas adotando uma postura mais liberal e outras se 
mantendo fiéis às doutrinas tradicionais. 
No entanto, apesar do declínio da prática calvinista em 
algumas áreas, como a Europa Ocidental, o calvinismo 
experimentou um renascimento em outras regiões. No 
movimento reformado nos Estados Unidos, por exemplo, 
houve uma renovação das igrejas calvinistas, com o 
fortalecimento de comunidades reformadas, presbiterianas 
e outras igrejas de linhagem calvinista. Em países como 
Coreia do Sul e África, o calvinismo tem ganhado cada vez 
mais adeptos, impulsionado pelo trabalho missionário e 
pelas novas gerações de crentes. 
 

» O Calvinismo Hoje 
Hoje, o calvinismo continua a ser uma das principais 
correntes do cristianismo protestante, com uma rica 
herança teológica e cultural. Suas doutrinas, como a 
soberania de Deus e a predestinação, continuam a ser 
debatidas e vividas por milhões de cristãos ao redor do 
mundo. 
O calvinismo moderno, no entanto, enfrenta novos 
desafios em um mundo cada vez mais secularizado e 
pluralista. Embora continue a ser uma força importante no 
cristianismo global, especialmente nas igrejas 
presbiterianas e reformadas, ele também precisa 
responder às questões contemporâneas sobre ética, 
política e fé. 

18 17 



Os principais teólogos que contribuíram para o 
desenvolvimento da teologia calvinista: 
 

• João Calvino (1509-1564) 
Fundador do movimento teológico conhecido como 
Calvinismo. Autor da obra que sistematizou suas doutrinas 
sobre a soberania de Deus, a predestinação, a autoridade 
das Escrituras e a depravação total da humanidade. Foi a 
figura central da Reforma Protestante na Suíça, 
especialmente em Genebra, onde implementou uma 
teocracia calvinista. 
 

• Theodore Beza (1519-1605) 
Discípulo de João Calvino e sucessor na liderança da 
Igreja de Genebra. É conhecido por seu trabalho de 
consolidar e expandir a teologia calvinista, especialmente 
no que diz respeito à predestinação. Foi uma figura chave 
no desenvolvimento da teologia reformada e na defesa da 
doutrina da "predestinação incondicional". 
 

• Franciscus Gomarus (1563-1641) 
Teólogo holandês que desempenhou um papel importante 
nas disputas teológicas com os arminianos, que negavam 
a doutrina da predestinação incondicional. Gomarus foi um 
defensor veemente do calvinismo ortodoxo e 
desempenhou um papel significativo no Sínodo de Dort 
(1618-1619), que reafirmou as doutrinas calvinistas e 
condenou o arminianismo. 
 

• Jacobus Arminius (1560-1609) 
Embora fosse um não calvinista, Arminio foi um teólogo 
que influenciou profundamente a teologia cristã com suas 
críticas ao calvinismo, especialmente em relação à 
predestinação. Sua doutrina levou ao surgimento do 

arminianismo, uma visão rival ao calvinismo, o que gerou 
o Sínodo de Dort para resolver a controvérsia. 
 

• John Owen (1616-1683) 
Teólogo puritano inglês e uma das figuras centrais do 
calvinismo nos séculos XVII e XVIII. Owen é conhecido 
por sua defesa da soberania divina, da graça irresistível e 
da perseverança dos santos. Sua obra mais conhecida é A 
Morte da Morte em A Morte de Cristo, na qual discute a 
obra expiatória de Cristo. 
 

• Richard Baxter (1615-1691) 
Embora muitas vezes associado ao calvinismo, Baxter foi 
mais moderado em suas visões teológicas, defendendo 
uma versão mais "amigável" do arminianismo dentro da 
tradição puritana. Em seus escritos, ele procurou equilibrar 
o calvinismo com a ênfase no livre-arbítrio e na 
responsabilidade humana. 
 

• Herman Bavinck (1854-1921) 
Teólogo reformado holandês e um dos principais 
expoentes do calvinismo no final do século XIX e início do 
século XX. Bavinck escreveu a famosa obra A Teologia 
Sistemática, onde defende uma visão calvinista robusta e 
aprofundada, incluindo a teologia natural, a graça comum 
e a relação entre fé e razão. Ele também foi uma figura 
chave no movimento de Renovação Reformada no 
contexto europeu. 
 

• Abraham Kuyper (1837-1920) 
Teólogo, filósofo e político holandês, Kuyper foi uma figura 
central no movimento neo-calvinista. Ele enfatizou a 
soberania de Deus sobre todas as áreas da vida, incluindo 
a política, a cultura e a ciência, o que ficou conhecido 
como a teoria da soberania das esferas. Kuyper também 

20 19 



fundou a Universidade Livre de Amsterdã, e seu 
pensamento influenciou profundamente o calvinismo em 
contextos acadêmicos e sociais. 
 

• Louis Berkhof (1873-1957) 
Teólogo reformado de origem holandesa, Berkhof é 
conhecido principalmente por sua obra Teologia 
Sistemática, que se tornou uma das referências principais 
do calvinismo no século XX. Ele sistematizou as doutrinas 
calvinistas de maneira clara e acessível, tornando-se uma 
das figuras mais influentes na teologia reformada do 
século XX. 
 

• J. I. Packer (1926-2020) 
Teólogo anglo-canadense, Packer foi uma das figuras 
mais proeminentes do calvinismo contemporâneo. Seu 
livro Conhecendo a Deus (1973) foi uma obra fundamental 
para a teologia reformada moderna, e ele também 
defendeu as doutrinas calvinistas clássicas em um 
contexto contemporâneo. Packer também foi um defensor 
do movimento “Evangelicalismo Conservador” e da 
importância do calvinismo na igreja moderna. 
 

• R. C. Sproul (1939-2017) 
Contribuições principais: Teólogo e pastor presbiteriano 
norte-americano, Sproul foi uma das figuras mais 
conhecidas do movimento calvinista contemporâneo. 
Fundador do “Ministérios Ligonier”, ele escreveu 
extensivamente sobre as doutrinas da justificação pela fé, 
sola scriptura, e a soberania de Deus. Sua obra Deus em 
Sua Santidade e os livros sobre a teologia reformada 
ajudaram a popularizar o calvinismo no mundo evangélico 
moderno. 
 

• Timothy Keller (1950-2023) 
Contribuições principais: Pastor e teólogo reformado norte-
americano, Keller é conhecido pelo seu trabalho 
evangelístico e pastoral, especialmente no contexto 
urbano. Como fundador da Igreja Redentor Presbiteriano 
em Nova York, Keller enfatizou a teologia reformada e 
suas implicações práticas para a vida cristã, destacando o 
evangelho, a graça e a relevância do calvinismo na 
sociedade contemporânea. Seu livro A Razão para Deus é 
um exemplo de como o calvinismo pode ser apresentado 
em um contexto culturalmente relevante. 
 

• John Piper (1946-) 
Teólogo e pastor norte-americano, Piper é uma das figuras 
mais influentes no movimento calvinista contemporâneo. 
Ele fundou o ministério “Desejando a Deus” e escreveu 
vários livros sobre a soberania de Deus, a alegria cristã e 
a predestinação. Piper é um defensor do calvinismo 
moderno e é conhecido por sua ênfase na glorificação de 
Deus como o objetivo principal da vida cristã. 
 

• Michael Horton (1964-) 
Teólogo reformado norte-americano, Horton é professor e 
autor de várias obras sobre teologia sistemática. Ele é 
conhecido por sua defesa da teologia reformada em 
contraste com outras correntes protestantes, como o 
arminianismo. Seu livro A Teologia Sistemática apresenta 
uma abordagem clara e profunda das doutrinas 
calvinistas, e ele tem sido uma voz importante na defesa 
da Justificação pela Fé e da centralidade da graça na vida 
cristã. 

 

22 21 



O Sínodo de Dort e os 5 Pontos 
 

Embora os 5 pontos reflitam a teologia calvinista, João 
Calvino não participou diretamente da sua criação, pois 
esses pontos foram formulados mais de 50 anos após sua 
morte. 
 

Depois da morte de Jacó Armínio, sua teologia foi liderada 
por Johannes Uitenbogaard e Simon Episcopius. Os 
arminianos se reuniram e criaram uma representação, 
chamada de Remonstrance. Nela, eles atacavam algumas 
doutrinas calvinistas e apresentaram 5 pontos com suas 
próprias crenças: 
1, A eleição é baseada na previsão da fé. 
2, Cristo morreu por todos, mas só os que têm fé recebem 
os benefícios da sua morte. 
3, A regeneração (novo nascimento) é necessária para a 
salvação. 
4, É possível resistir à graça de Deus. 
5, Não se pode ter certeza da perseverança dos crentes. 
 

Esses artigos foram assinados por 46 ministros. Os 
calvinistas responderam reafirmando suas doutrinas, 
formando assim o grupo contra-remonstrante. 
 

» O Sínodo de Dort 
Em 13 de novembro de 1618, foi iniciado o Sínodo 
Nacional de Dort. Ele foi financiado pelo governo holandês 
e composto por 84 membros, incluindo 18 comissários 
seculares. Entre os 84 membros, 58 eram da Holanda e 
26 de outros países. O moderador foi Johannes 
Bogerman. O sínodo começou com um juramento de 
fidelidade à Palavra de Deus. 

O principal objetivo do sínodo era tratar do arminianismo. 
Teólogos arminianos foram convocados, mas a disputa foi 
intensa. Os remonstrantes alegaram que o sínodo não 
tinha autoridade sobre eles, mas Bogerman defendeu que 
o sínodo estava legalmente constituído. 
O documento principal discutido foi a Representação de 
1610, com os 5 artigos arminianos. 
 

» Os Cânones de Dort 
O resultado do sínodo foi o Documento dos Cânones de 
Dort (você encontra completo no final dessa apostila), que 
consistia em 59 artigos, divididos em 5 pontos de doutrina. 
Esse documento foi assinado por todos os delegados em 
23 de abril de 1619, após 154 reuniões ao longo de 7 
meses. A interpretação ortodoxa foi prevalente. 
Após o sínodo, mais de 200 ministros arminianos foram 
depostos de seus cargos. Alguns se retrataram e 
retornaram, mas a maioria foi banida. Embora hoje pareça 
uma perseguição religiosa, isso era comum na época, 
quando questões religiosas frequentemente se 
misturavam com a política. 
John R. de Witt tem uma observação que muitas vezes as 
pessoas tentam mudar a igreja para se alinhar com suas 
próprias convicções, em vez de sair quando discordam. 
 

» Os Cinco Pontos do Calvinismo 
Posteriormente, os cinco pontos de calvinismo foram 
resumidos na sigla TULIP, para facilitar a memorização: 
T: Total depravação 
U: Eleição incondicional 
L: Expiação limitada 
I: Graça irresistível 
P: Perseverança dos santos 

24 
23 



É importante salientar que os cinco pontos e os Cânones 
de Dort não explicam toda a doutrina reformada. Eles se 
concentram principalmente em destacar as diferenças 
entre o calvinismo e o arminianismo, especialmente sobre 
como a soberania de Deus se relaciona com a salvação. 
 

A Confissão de Westminster 
É um documento importante da teologia reformada, criado 
entre 1643 e 1649 por um grupo de teólogos e líderes 
cristãos na Inglaterra.  
Foi desenvolvida para esclarecer e sistematizar as 
doutrinas cristãs de acordo com a visão calvinista, 
especialmente em relação à Bíblia, à salvação e à vida da 
igreja. A Confissão (você encontra completo no final dessa 
apostila) foi o resultado do Sínodo de Westminster, 
convocado pelo Parlamento inglês, que queria estabelecer 
uma fé unificada para a Igreja da Inglaterra. 
A Confissão de Westminster trata de temas como a 
autoridade das Escrituras, a soberania de Deus, a 
salvação pela graça, a predestinação, os sacramentos e a 
organização da igreja.  
Ela enfatiza que a Bíblia é a única regra infalível de fé e 
prática. Além disso, aborda questões importantes como a 
redenção oferecida por Jesus Cristo e a necessidade de 
os cristãos viverem de acordo com a vontade de Deus 
expressa na Escritura. 
Embora originalmente feita para a Igreja da Inglaterra, a 
Confissão de Westminster influenciou muitas igrejas 
protestantes reformadas ao redor do mundo, como as 
igrejas presbiterianas. Ela ainda é usada como um guia 
teológico e doutrinário por muitas denominações 
reformadas até hoje. 

CONCLUSÃO 
 

Por mais de mais de 450 anos a teologia calvinista foi se 
desenvolvendo enquanto era marcada por uma série de 
teólogos influentes que, com suas obras e ensinos, 
moldaram o que hoje conhecemos como tradição 
reformada.  
De João Calvino a John Piper e Timothy Keller, o 
calvinismo evoluiu para um conjunto teológico que 
permanece relevante até hoje. O pensamento calvinista, 
com sua ênfase na soberania de Deus, na graça 
irresistível, na predestinação e na autoridade das 
Escrituras, continua a influenciar as igrejas reformadas e o 
cristianismo em geral. 
 

 

Que Deus ilumine o seu entendimento na certeza que essas 
poucas palavras servem para iluminar o inicio da sua 
caminhada. Ainda há muito mais informação a respeito desse 
tema. Que sua curiosidade e interesse sejam aguçados. Que 
Deus derrame fome e sede para buscar mais.  
 

A seguir você terá uma listagem de livros auxiliares para 
compreender esse assunto, mas não se esqueça que o 
principal livro chama-se Bíblia Sagrada. 
 
 
 

Que a paz de Jesus seja contigo 
todos os dias da sua vida! 

 
 
 
 

26 25 



Livros indicados a respeito desse 
tema para seu crescimento:

 

► Calvino sobre Soberania, Providência & Predestinação 
Beeke 
► Cinco Pontos - John Piper 
► As Institutas da Religião Cristã – João Calvino  
► A Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo –
► A História do Calvinismo – John Bolton  
► A Igreja Reformada e a Soberania de Deus – James Hitchcock
► A Expansão do Calvinismo na Europa –  John Parker
► A Era da Reforma – Roland H. Bainton 
► Teologia da Reforma - Alister McGrath 
► A História da Teologia Cristã – Mark A. Noll 
► História da Igreja Cristã – Philip Schaff 
► A Doutrina de João Calvino sobre a Predestinação 
Beza 
► Teologia Sistemática -  Herman Bavinck 
► Teologia Sistemática: A Tradição Reformada – Michael
► Conhecendo o Deus que você adora - J. I. Packer
►A Filosofia e Teologia da Soberania de Deus - Abraham Kuyper
► A Pregação e a Pregação do Evangelho - D. Martyn
► Teologia Cristã: Uma Introdução - Alister E. McGrath
► João Calvino e Sua Teologia. - Ned B. Stonehouse
► O Mistério da Vontade de Deus - R. C. Sproul 
► A História do Cristianismo: Uma História Global 
► Carta a Calvino – Guilherme Farel 
► Guilherme Farel: Reformador e Missionário – Jean
►https://projetocasteloforte.com.br/personagens-da

 
 
 
 

Livros indicados a respeito desse 
tema para seu crescimento: 

Providência & Predestinação - Joel 

 
– Max Weber 

James Hitchcock 
John Parker 

outrina de João Calvino sobre a Predestinação – Théodore 

Michael Horton 
J. I. Packer 

Abraham Kuyper 
D. Martyn. Lloyd-Jones 

Alister E. McGrath 
Ned B. Stonehouse 

istianismo: Uma História Global - Philip Jenkins 

Jean Léonard 
da-reforma/ 

Esse material foi útil para sua
 Vida e M

Ajude-nos a levar mais conteúdos como esse para mais 
pessoas. Nosso material é disponibilizado de forma 

GRATUÍTA online no site:

http://carlafigueira.com.br
 

 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
NÃO COBRAMOS por nenhum de nossos materiais, a 
convicção que o Senhor nos deu é de compartilhar os 

ensinamentos com todos, pois Ele providenciaria as demais 
coisas através de pessoas improváveis

 
 
 
 27 

erial foi útil para sua 
Vida e Ministério? 

 
 

nos a levar mais conteúdos como esse para mais 
pessoas. Nosso material é disponibilizado de forma 

GRATUÍTA online no site: 
 

http://carlafigueira.com.br 
      

COBRAMOS por nenhum de nossos materiais, a 
nhor nos deu é de compartilhar os 

ensinamentos com todos, pois Ele providenciaria as demais 
coisas através de pessoas improváveis. 



Os Cânones de Dort 
(1618-1619) 

Fonte: monergismo.com/textos/credos/dort.htm 
  
CAPÍTULO 1 
 

A DIVINA ELEIÇÃO E REPROVAÇÃO 
- 1. Todos os homens pecaram em Adão, estão debaixo da maldição 
de Deus e são condenados à morte eterna. Por isso Deus não teria 
feito injustiça a ninguém se Ele tivesse resolvido deixar toda a raça 
humana no pecado e sob a maldição e condená-la por causa do seu 
pecado, de acordo com estas palavras do apóstolo: "... para que se 
cale toda boca, e todo o mundo seja culpável perante Deus... pois 
todos pecaram e carecem da glória de Deus...", e:"...o salário do 
pecado é a morte..." (Rom. 3:19,23; 6:23). 
 

- 2. Mas "Nisto se manifestou o amor de Deus em nós, em haver 
Deus enviado o seu Filho unigênito ao mundo...", "...para que todo o 
que nele crê não pereça, mas tenha a vida eterna." (I Jo 4:9; Jo 
3:16). 
 

- 3. Para que os homens sejam conduzidos à fé, Deus envia, em sua 
misericórdia, mensageiros desta mensagem muito alegre a quem e 
quando Ele quer. Pelo ministério deles, os homens são chamados 
ao arrependimento e à fé no Cristo crucificado. Porque "...como 
crerão naquele de quem nada ouviram? e como ouvirão, se não há 
quem pregue? E como pregarão se não forem enviados?..." (Rom. 
10:14, 15). 
 

- 4. A ira de Deus permanece sobre aqueles que não crêem neste 
Evangelho. Mas aqueles que o aceitam e abraçam Jesus, o 
Salvador, com uma fé verdadeira e viva, são redimidos por Ele da 
ira de Deus e da perdição, e presenteados com a vida eterna (Jo 
3:36; Mc 16:16). 
 

- 5. Em Deus não está, de forma alguma, a causa ou culpa desta 
incredulidade. O homem tem a culpa dela, tal como de todos os 
demais pecados. Mas a fé em Jesus Cristo e também a salvação 

por meio dEle são dons gratuitos de Deus, como está escrito: 
"Porque pela graça sois salvos, mediante a fé; e isto não vem de 
vós, é dom de Deus..." (Ef 2:8). Semelhantemente, "Porque vos foi 
concedida a graça de..." crer em Cristo (Fp 1:29). 
 

- 6. Deus dá nesta vida a fé a alguns enquanto não dá a fé a outros. 
Isto procede do eterno decreto de Deus. Porque as Escrituras dizem 
que Ele "...faz estas cousas conhecidas desde séculos." e que Ele 
"faz todas as cousas conforme o conselho da sua vontade..." (Atos 
15:18; Ef 1:11). De acordo com este decreto, Ele graciosamente 
quebranta os corações dos eleitos, por duros que sejam, e os inclina 
a crer. Pelo mesmo decreto, entretanto, segundo seu justo juízo, Ele 
deixa os não-eleitos em sua própria maldade e dureza. E aqui 
especialmente nos é manifesta a profunda, misericordiosa e ao 
mesmo tempo justa distinção entre os homens que estão na mesma 
condição de perdição. Este é o decreto da eleição e reprovação 
revelado na Palavra de Deus. Ainda que os homens perversos, 
impuros e instáveis o deturpem, para sua própria perdição, ele dá 
um inexprimível conforto para as pessoas santas e tementes a 
Deus. 
 

- 7. Esta eleição é o imutável propósito de Deus, pelo qual Ele, antes 
da fundação do mundo, escolheu um número grande e definido de 
pessoas para a salvação, por graça pura. Estas são escolhidas de 
acordo com o soberano bom propósito de sua vontade, dentre todo 
o gênero humano, decaído pela sua própria culpa de sua integridade 
original para o pecado e a perdição. Os eleitos não são melhores ou 
mais dignos que os outros, porém envolvidos na mesma miséria dos 
demais. São escolhidos em Cristo, quem Deus constituiu, desde a 
eternidade, como Mediador e Cabeça de todos os eleitos e 
fundamento da salvação. E, para salvá-los por Cristo, Deus decidiu 
dá-los a Ele e efetivamente chamá-los e atraí-los à sua comunhão 
por meio da sua Palavra e seu Espírito. Em outras palavras, Ele 
decidiu dar-lhes verdadeira fé em Cristo, justificá-los, santificá-los, e 
depois, tendo-os guardado poderosamente na comunhão de seu 
Filho, glorificá-los finalmente. Deus fez isto para a demonstração de 
sua misericórdia e para o louvor da riqueza de sua gloriosa graça. 
Como está escrito: "... assim como nos escolheu nele, antes da 
fundação do mundo, para sermos santos e irrepreensíveis perante 



ele; e em amor nos predestinou para ele, para a adoção de filhos, 
por meio de Jesus Cristo, segundo o beneplácito [bom propósito] de 
sua vontade, para louvor da glória de sua graça, que ele nos 
concedeu gratuitamente no Amado...". E em outro lugar: "E aos que 
predestinou, a esses também chamou; e aos que chamou, a esses 
também justificou; e aos que justificou, a esses também glorificou" 
(Ef 1:4-6; Rom 8:30). 
 

- 8. Esta eleição náo é múltipla, mas ela é uma e a mesma de todos 
os que são salvos tanto no Antigo Testamento quanto no Novo 
Testamento. Pois a Escritura nos prega o único bom propósito e 
conselho da vontade de Deus, pelo qual Ele nos escolheu desde a 
eternidade, tanto para a graça como para a glória, assim também 
para a salvação e para o caminho da salvação, o qual preparou para 
que andássemos nEle (Ef 1:4,5; 2:10). 
 

- 9. Esta eleição não é baseada em fé prevista, em obediência de fé, 
santidade ou qualquer boa qualidade ou disposição, que seria uma 
causa ou condição previamente requerida ao homem para ser 
escolhido. Mas a eleição é para fé, obediência de fé, santidade, etc. 
Eleição, portanto, é a fonte de todos os bens da salvação, de onde 
procedem a fé, a santidade e os outros dons da salvação, e 
finalmente a própria vida eterna como seus frutos. É conforme o 
testemunho do apóstolo: Ele "...nos escolheu..." (não por sermos 
mas) "...para sermos santos e irrepreensíveis perante ele..." (Ef 1:4). 
 

- 10. A causa desta eleição graciosa é somente o bom propósito de 
Deus. Este bom propósito não consiste no fato de que, dentre todas 
as condições possíveis Deus tenha escolhido certas qualidades ou 
ações dos homens como condição para salvação. Mas este bom 
propósito consiste no fato de que Deus adotou certas pessoas 
dentre da multidão inteira de pecadores para ser a sua propriedade. 
Como está escrito: "E ainda não eram os gêmeos nascidos, nem 
tinham praticado o bem ou o mal...já lhe fora dito a ela (Rebeca): O 
mais velho será servo do mais moço. Como está escrito, "Amei a 
Jacó, porém me aborreci de Esaú." E, "...creram todos os que 
haviam sido destinados para a vida eterna." (Rom 9:11-13; At 
13:48). 
 

- 11. Como Deus é supremamente sábio, imutável, onisciente, e 
Todo-Poderoso, assim sua eleição não pode ser cancelada e depois 
renovada, nem alterada, revogada ou anulada; nem mesmo podem 
os eleitos ser rejeitados, ou o número deles ser diminuído. 
 

- 12. Os eleitos recebem, no devido tempo, a certeza da sua eterna 
e imutável eleição para salvação, ainda que em vários graus e em 
medidas desiguais. Eles não a recebem quando curiosamente 
investigam os mistérios e profundezas de Deus. Mas eles a 
recebem, quando observam em si mesmos, com alegria espiritual e 
gozo santo, os infalíveis frutos de eleição indicados na Palavra de 
Deus - tais como uma fé verdadeira em Cristo, um temor filial para 
com Deus, tristeza com seus pecados segundo a vontade de Deus, 
e fome e sede de justiça. 
 

- 13. A consciência e a certeza desta eleição fornecem diariamente 
aos filhos de Deus maior motivo para se humilhar perante Deus, 
para adorar a profundidade de sua misericórdia, para se purificar, e 
para amar ardentemente Aquele que primeiro tanto os amou. 
Contudo absolutamente não é verdade que esta doutrina da eleição 
e a reflexão na mesma os façam relaxar na observação dos 
mandamentos de Deus ou rendam segurança falsa. No justo 
julgamento de Deus isto ocorre freqüentemente àqueles que se 
vangloriam levianamente da graça da eleição, ou facilmente falam 
acerca disto, mas recusam andar nos caminhos dos eleitos. 
 

- 14. A doutrina da divina eleição, segundo o mui sábio conselho de 
Deus, foi pregada pelos profetas, por Cristo mesmo, e pelos 
apóstolos, tanto no Antigo Testamento como no Novo Testamento, e 
depois escrita e nos entregue nas Escrituras Sagradas. Por isso, 
também hoje esta doutrina deve ser ensinada no seu devido tempo 
e lugar na Igreja de Deus, para qual ela foi particularmente 
destinada. Ela deve ser ensinada com espírito de discrição, de modo 
reverente e santo, sem curiosa investigação dos caminhos do 
Altíssimo, para a glória do santo nome de Deus e consolação 
vivificante do seu povo. 
 

- 15. A Escritura Sagrada mostra e recomenda a nós esta graça 
eterna e imerecida sobre nossa eleição, especialmente quando, 



além disso, testifica que nem todos os homens são eleitos, mas que 
alguns não o são, ou seja, são passados na eleição eterna de Deus. 
De acordo com seu soberano, justo, irrepreensível e imutável bom 
propósito, Deus decidiu deixá-los na miséria comum em que se 
lançaram por sua própria culpa, nao lhes concedendo a fé salvadora 
e a graça de conversão. Para mostrar sua justiça, decidiu deixá-los 
em seus próprios caminhos e debaixo do seu justo julgamento, e 
finalmente condená-los e puni-los eternamente, não apenas por 
causa de sua incredulidade, mas também por todos os seus 
pecados, para mostrar sua justiça. Este é o decreto da reprovação 
qual não torna Deus o autor do pecado (tal pensamento é 
blasfêmia!), mas O declara o temível, irrepreensível e justo Juiz e 
Vingador do pecado. 
 

- 16. Há pessoas que não sentem fortemente a fé viva em Cristo, 
nem confiança firme no coração, nem boa consciência, nem zelo 
pela obediência filial e pela glorificação de Deus por meio de Cristo. 
Apesar disso elas usam os meios pelos quais Deus prometeu operar 
tais coisas em nós. Elas não devem se desanimar quando a 
reprovação for mencionada nem contar a si mesmos entre os 
reprovados. Pelo contrário, devem continuar diligentemente no uso 
destes meios, desejando ferventemente dias de graça mais 
abundante e esperando-os com reverência e humildade. Não devem 
se assustar de maneira nenhuma com a doutrina da reprovação os 
que desejam seriamente se converter a Deus, agradar só a Ele e 
serem libertos do corpo de morte, mas ainda não podem chegar no 
ponto que gostariam no caminho da piedade e da fé. O Deus 
misericordioso prometeu não apagar a torcida que fumega, nem 
esmagar a cana quebrada. Mas esta doutrina é certamente 
assustadora para os que não contam com Deus e o Salvador Jesus 
Cristo e se entregaram completamente às preocupações do mundo 
e aos desejos da carne, enquanto não se converterem seria mente a 
Deus. 
 

- 17. Devemos julgar a respeito da vontade de Deus com base na 
sua Palavra. Ela testifica que os filhos de crentes são santos, não 
por natureza mas em virtude da aliança da graça, na qual estão 
incluídos com seus pais. Por isso os pais que temem a Deus não 

devem ter dúvida da eleição e salvação de seus filhos, que Deus 
chama desta vida ainda na infância. 
- 18. Aqueles que reclamam contra esta graça de eleição imerecida 
e a severidade da justa reprovação, nós replicamos com esta 
sentença do apóstolo: "Quem és tu, ó homem para discutires com 
Deus?!" (Rom 9:20). E com esta palavra do Salvador: "Porventura 
não me é lícito fazer o que quero do que é meu?" (Mt 20:15). Nós 
entretanto, adorando reverentemente estes mistérios, exclamamos 
com o apóstolo: "O profundidade da riqueza, tanto da sabedoria, 
como do conhecimento de Deus! Quão insondáveis são os seus 
juízos e quão inescrutáveis os seus caminhos! Quem, pois 
conheceu a mente do Senhor? ou quem foi o seu conselheiro? Ou 
quem primeiro lhe deu a ele para que lhe venha a ser restituído? 
Porque dele e por meio dele e para ele são todas as cousas. A ele, 
pois, a glória eternamente. Amém." (Rom 11:33-36). 
 
REJEIÇÃO DE ERROS 
Havendo explicado a doutrina ortodoxa de eleição e reprovação, o 
Sínodo rejeita os seguintes erros: 
Erro 1 - A vontade de Deus para salvar aqueles que crerem e 
perseverarem na fé e na obediência da fé é o decreto inteiro e total 
da eleição para salvação. Nada mais sobre este decreto foi revelado 
na Palavra de Deus. 
Refutação - Este erro engana aos simples e claramente contradiz a 
Escritura. Ela testifica não apenas que Deus salvará aqueles que 
crêem mas também que escolheu específicas pessoas desde a 
eternidade. Nesta vida Ele dará a estes eleitos a fé em Cristo e 
perseverança, que Ele não dá a outros; como está escrito: 
"Manifestei o teu nome aos homens que me deste do mundo." (Jo 
17:6). "...e creram todos os que haviam sido destinados para a vida 
eterna." (At 13:48). "...como nos escolheu nele antes da fundação do 
mundo, para sermos santos e irrepreensíveis perante ele..." (Ef 1:4). 
 

• Erro 2 - Há vários tipos de eleição divina para a vida eterna. Um é 
geral e indefinido, e outro é particular e definido. Esta última eleição 
ou é incompleta, revogável, não-decisiva e condicional, ou é 
completa, irrevogável, decisiva e absoluta. Do mesmo modo, há 



uma eleição para fé e outra para salvação. Portanto eleição pode 
ser para a fé justificante, sem ser decisiva para a salvação. 
Refutação - Isto é uma invenção da mente humana, sem nenhuma 
base na Escritura. Essa invenção corrompe a doutrina da eleição e 
quebra a corrente de ouro da nossa salvação. "E aos que 
predestinou, a esses também chamou; e aos que chamou, a esses 
também justificou; e aos que justificou, a esses também glorificou." 
(Rom 8:30). 
 

• Erro 3 - O bom propósito de Deus do qual a Escritura fala na 
doutrina da eleição não significa que Ele escolheu certas pessoas e 
não outras, mas que Ele, dentre todas as condições possíveis 
(inclusive as obras da lei) ou seja, dentre todas as possibilidades, 
escolheu como condição de salvação, o ato de fé, que é sem 
méritos de si mesmo, e a obediência imperfeita da fé. Na sua graça 
Ele a considera como obediência perfeita e digna da recompensa da 
vida eterna. 
Refutação - Este erro perigoso invalida o bom propósito de Deus e 
o mérito de Cristo, e desvia as pessoas, por questões inúteis, da 
verdade da justificação graciosa e da simplicidade da Escritura. Ele 
acusa de falsidade esta declaração do apóstolo: " ...que nos salvou 
e nos chamou com santa vocação; não segundo as nossas obras, 
mas conforme a sua própria determinação e graça que nos foi dada 
em Cristo Jesus antes dos tempos eternos." (II Tim 1:9). 
 

• Erro 4 - Eleição para fé depende das seguintes condições prévias: 
o homem deve fazer uso adequado da luz da natureza, e deve ser 
piedoso, humilde, submisso e qualificado para a vida eterna. 
Refutação - Assim parece que a eleição depende destas coisas. 
Isto tem o sabor do ensino de Pelágio e está em conflito com o 
ensino do apóstolo em Efésios 2:3-9: "...entre os quais também 
todos nós andamos outrora, segundo as inclinações da nossa carne, 
fazendo a vontade da carne e dos pensamentos; e éramos por 
natureza filhos da ira, como também os demais. Mas Deus, sendo 
rico em misericórdia, por causa do grande amor com que nos amou, 
e estando nós mortos em nossos delitos, nos deu vida juntamente 
com Cristo -- pela graça sois salvos, e juntamente com ele nos 
ressuscitou e nos fez assentar nos lugares celestiais em Cristo 
Jesus; para mostrar nos séculos vindouros a suprema riqueza da 

sua graça, em bondade para conosco em Cristo Jesus. Porque pela 
graça sois salvos, mediante a fé; e isto não vem de vós; é dom de 
Deus; não de obras, para que ninguém se glorie." 
 

• Erro 5 - A eleição incompleta e não-definitiva de certas pessoas 
para a salvação se baseou nisto: Deus previu que elas começariam 
a crer, se converter, viver em santidade e piedade, e até 
continuariam nisto por algum tempo. Eleição completa e definitiva de 
pessoas, porém, ocorreu porque Deus previu que elas 
perseverariam em fé, conversão, santidade e piedade até ao fim. 
Isto é a dignidade graciosa e evangélica por causa da qual a pessoa 
que é escolhida é mais digna que outra que não é escolhida. 
Consequentemente a fé, a obediência de fé, a piedade e a 
perseverança não são frutos da imutável eleição para glória. São 
condições e causas previamente requeridas e previstas como 
cumpridas naqueles que serão eleitos completamente. Só com base 
nestas condições ocorre a eleição imutável para a glória. 
Refutação - Este erro está em conflito com toda a Escritura que 
repete constantemente para nossos ouvidos e corações, estas e 
semelhantes afirmações: eleição "não [é] por obras mas por aquele 
que chama..." (Rom 9:11), "...e creram todos os que haviam sido 
destinados para a vida eterna." (At 13:48); "...nos escolheu nele 
antes da fundação do mundo para sermos santos e irrepreensíveis 
perante ele..." (Ef 1:4); "Não fostes vós que me escolhestes a mim; 
pelo contrário, eu vos escolhi a vós outros..." (Jo 15:16); "...se é pela 
graça, já não é pelas obras; do contrário, a graça já não é graça." 
(Rom 11:6). "Nisto consiste o amor, não em que nós tenhamos 
amado a Deus, mas em que Ele nos amou, e enviou o seu Filho..." (I 
Jo 4:10). 
 

• Erro 6 - Nem toda eleição para salvação é imutável. Alguns dos 
eleitos podem perder-se e de fato se perdem eternamente, não 
obstante qualquer decreto de Deus. 
Refutação - Este erro grosseiro faz Deus mutável, destrói o conforto 
dos crentes quanto à constância de sua eleição, e contradiz a 
Escritura: os eleitos não podem ser enganados (Mt 24:24); "E a 
vontade de quem me enviou é esta: Que nenhum eu perca de todos 
os que me deu..." (Jo 6:39); "E aos que predestinou a esses também 



chamou; e aos que chamou a esses também justificou; e aos que 
justificou a esses também glorificou." (Rom 8:30). 
• Erro 7 - Nesta vida não há fruto, consciência ou certeza da eleição 
imutável para glória, exceto a certeza que depende de uma 
condição mutável e incerta. 
Refutação - Falar acerca de uma certeza incerta é não apenas 
absurdo mas também contrário à experiência dos santos. Sentindo 
sua eleição, eles se regozijam junto com o apóstolo e glorificam este 
benefício de Deus (Cf Ef 1:12). Conforme o mandamento de Cristo 
Eles se regozijam junto com os discípulos por seus nomes estarem 
escritos nos céus (Lc 10:20). Eles colocam a consciência de sua 
eleição contra os dardos inflamados das tentações do diabo, quando 
perguntam: "Quem intentará acusação contra os eleitos de Deus?" 
(Rom 8:33). 
 

• Erro 8 - Deus não decidiu, simplesmente com base em sua justa 
vontade, deixar ninguém na queda de Adão e no estado comum de 
pecado e condenação. Nem decidiu passar ninguém quando deu a 
graça, necessária para fé e conversão. 
Refutação - Pois isto é certo: "Logo, tem ele misericórdia de quem 
quer, e também endurece a quem lhe apraz." (Rom 9:18). E também 
isto: "...Porque a vós outros é dado conhecer os mistérios do reino 
dos céus, mas àqueles não lhes é isso concedido." (Mt 13:11). 
Igualmente: "...Graças te dou, ó Pai, Senhor do céu e da terra, 
porque ocultaste estas cousas aos sábios e entendidos, e as 
revelaste aos pequeninos. Sim, ó Pai, porque assim foi de teu 
agrado." (Mt 11:25,26). 
 

• Erro 9 - Deus envia o Evangelho a um povo mais que a um outro, 
não meramente e somente por causa do bom propósito de sua 
vontade, mas por ser este melhor e mais digno que o outro, ao qual 
o Evangelho não é comunicado. 
Refutação - Moisés nega isto quando se dirige ao povo de Israel 
dizendo: "Eis que os céus e os céus dos céus são do SENHOR teu 
Deus, a terra e tudo o que nela há. Tão-somente o SENHOR se 
afeiçoou a teus pais para os amar: a vós outros, descendentes deles 
escolheu de todos os povos, como hoje se vê." (Dt 10:14, 15). E 
Cristo diz: "Ai de ti, Corazim! ai de ti, Betsaida! porque, se em Tiro e 

em Sidom se tivessem operado os milagres que em vós se fizeram, 
há muito que elas se teriam arrependido, com pano de saco e 
cinza." (Mt 11:21). 
 
CAPÍTULO 2 

 

A MORTE DE CRISTO E A REDENÇÃO DO HOMEM 
POR MEIO DELA 
 

- 1. Deus é não só supremamente misericordioso mas também 
supremamente justo. E como Ele se revelou em sua Palavra, sua 
justiça exige que nossos pecados, cometidos contra sua infinita 
majestade, sejam punidos nesta vida e na futura, em corpo e alma. 
Não podemos escapar destas punições a menos que seja cumprida 
a justiça de Deus. 
 

- 2. Por nós mesmos, entretanto, não podemos cumprir tal 
satisfação nem podemos livrar a nós mesmos da ira de Deus. Por 
isso Deus, em sua infinita misericórdia deu seu Filho único como 
nosso Fiador. Por nós, ou em nosso lugar, Ele foi feito pecado e 
maldição na cruz para que pudesse satisfazer a Deus por nós. 
 

- 3. Esta morte do Filho de Deus é o único e perfeito sacrifício pelos 
pecados, de valor e dignidade infinitos, abundantemente suficiente 
para expiar os pecados do mundo inteiro. 
 

- 4. Essa morte é de tão grande poder e valor porque quem se 
submeteu a ela, é não apenas verdadeira e perfeitamente santo 
homem, mas também o Filho único de Deus. Ele é Deus eterno e 
infinito junto ao Pai e ao Espírito Santo. Assim devia ser nosso 
Salvador. Além disto, Ele sentiu, quando morria a ira e a maldição 
de Deus que nós merecemos, pelos nossos pecados. 
 

- 5. A promessa do Evangelho é que todo aquele que crer no Cristo 
crucificado não pereça mas tenha vida eterna. Esta promessa deve 
ser anunciada e proclamada sem discriminação a todos os povos e 
a todos os homens, aos quais Deus em seu bom propósito envia o 
Evangelho, com a ordem de se arrepender e crer. 
 

- 6. Muitos que têm sido chamados pelo Evangelho não se 
arrependem nem crêem em Cristo, mas perecem na incredulidade. 



Isto não acontece por causa de algum defeito ou insuficiência no 
sacrifício de Cristo na cruz, mas por causa de sua própria culpa. 
 

- 7. Mas aqueles que verdadeiramente crêem e, pela morte de 
Cristo, são libertos e salvos dos seus pecados e perdição, recebem 
tal benefício apenas por causa da graça de Deus, que lhes é dada, 
em Cristo, desde a eternidade. Deus não deve a ninguém tal graça. 
 

- 8. Pois este foi o soberano conselho, a vontade graciosa e o 
propósito de Deus o Pai, que a eficácia vivificante e salvífica da 
preciosíssima morte de seu Filho fosse estendida a todos os eleitos. 
Daria somente a eles a justificação pela fé e por conseguinte os 
traria infalivelmente à salvação. Isto quer dizer que foi da vontade de 
Deus que Cristo por meio do sangue na cruz (pelo qual Ele 
confirmou a nova aliança) redimisse efetivamente de todos os 
povos, tribos, línguas e nações, todos aqueles e somente aqueles 
que foram escolhidos desde a eternidade para serem salvos, e Lhe 
foram dado pelo Pai. Deus quis que Cristo lhes desse a fé, que Ele 
mesmo lhes conquistou com sua morte, junto com outros dons 
salvíficos do Espírito Santo. Deus quis também que Cristo os 
purificasse de todos os pecados por meio do seu sangue, tanto do 
pecado original como dos pecados atuais, que foram cometidos 
antes e depois de receberem a fé. E que Cristo os guardasse 
fielmente até ao fim e finalmente os fizesse comparecer perante o 
próprio Pai em glória, "sem mácula, nem ruga" (Ef 5:27). 
 

- 9. Este conselho, procedendo do amor eterno de Deus aos eleitos, 
tem sido poderosamente cumprido, desde o começo do mundo até 
hoje, ainda que as "portas do inferno" em vão tentem frustrá-lo. O 
conselho de Deus também continuará a ser cumprido. No devido 
tempo os eleitos serão unidos em um só rebanho, e sempre haverá 
uma Igreja de crentes fundada no sangue de Cristo. Esta Igreja ama 
firmemente seu Salvador (o qual como noivo deu na cruz sua 
própria vida por sua noiva), O serve com perseverança e O glorifica 
agora e para sempre. 
 
REJEIÇÃO DE ERROS 
Havendo explicado a doutrina ortodoxa, o Sínodo rejeita os 
seguintes erros: 

• Erro 1 - Deus o Pai destinou seu Filho à morte na cruz sem um 
decreto definido de determinadas pessoas. Mesmo que a redenção 
por Cristo conquistada de fato nunca tivesse sido aplicada a nem 
uma só pessoa, o que Ele alcançou pela sua morte podia ter sido 
necessário, proveitoso e valioso e podia permanecer perfeito, 
completo, e intacto em todas as suas partes. 
Refutação - Esta doutrina é uma ofensa à sabedoria do Pai, ao 
mérito de Cristo e é contrária à Escritura. Pois o nosso Salvador 
afirma: "... dou a minha vida pelas ovelhas." e "eu as conheço..." (Jo 
10:15, 27). E o profeta Isaías fala acerca do Salvador: "... quando 
der ele a sua alma como oferta pelo pecado, verá a sua posteridade 
e prolongará os seus dias; e a vontade do SENHOR prosperará nas 
suas mãos." (Is 53:10). Finalmente, este erro invalida o artigo de fé 
pelo qual confessamos a Igreja universal de Cristo. 
 

• Erro 2 - Não era propósito da morte de Cristo que Ele confirmasse 
de fato a nova aliança da graça pelo seu sangue. Mas era somente 
propósito que conquistasse para o Pai o mero direito de estabelecer 
de novo uma aliança com o homem, seja de graça seja de obras, 
conforme a vontade do Pai. 
Refutação - Isto contradiz a Escritura que ensina que Cristo se 
tornou o Fiador e Mediador de uma aliança superior, isto é, da nova 
aliança. Um testamento só se concretiza em caso de morte (Hb 7:22 
e 9:15, 17). 
 

• Erro 3 - Por sua satisfação ao Pai, Cristo não mereceu para 
ninguém a salvação segura nem a fé pela qual esta satisfação para 
salvação é efetivamente aplicada. Ele obteve apenas para o Pai a 
possibilidade ou a vontade perfeita, para tratar de novo com o 
homem e para prescrever novas condições conforme sua vontade. 
Depende entretanto da livre vontade do homem para preencher 
estas condições. Portanto poderia acontecer que ninguém ou todos 
os homens preenchessem tais condições. 
Refutação - Aqueles que ensinam este erro desprezam a morte de 
Cristo e não reconhecem de maneira nenhuma o seu mais 
importante resultado ou benefício. Eles evocam do inferno o erro 
pelagiano. 
 



• Erro 4 - A nova aliança da graça, que Deus o Pai, mediante a 
morte de Cristo, estabeleceu com o homem, não consiste nisso que 
nós estamos justificados diante de Deus e salvos pela fé se ela 
aceita o mérito de Cristo. Ela consiste no fato de que Deus revogou 
a exigência de perfeita obediência à lei e considera agora a própria 
fé e a obediência de fé, ainda que imperfeitas, como a perfeita 
obediência à lei. Ele acha, em sua graça, que elas sejam dignas da 
recompensa da vida eterna. 
Refutação - Os que ensinam isto contradizem a Escritura: "...sendo 
justificados gratuitamente, por sua graça, mediante a redenção que 
há em Cristo Jesus, a quem Deus propôs, no seu sangue, como 
propiciação, mediante a fé..." (Rom 3:24, 25). Eles introduzem, junto 
com o ímpio Socino, uma nova e estranha justificação do homem 
diante de Deus, contrária ao consenso da Igreja inteira. 
 

• Erro 5 - Todas as pessoas têm sido aceitas por Deus, de tal 
maneira que estão reconciliadas com Ele e participam da aliança. 
Por isso ninguém está sujeito à condenação ou será condenado por 
causa do pecado original. Todos estão livres da culpa deste pecado. 
Refutação - Esta opinião contraria a Escritura que ensina que nós 
somos "por natureza filhos da ira" (Ef 2:3). 
 

• Erro 6 - Deus, por sua parte, quer dar a todas as pessoas 
igualmente os benefícios conquistados pela morte de Cristo. 
Entretanto algumas obtêm o perdão de pecados e a vida eterna, e 
outras não. Esta distinção depende de sua própria livre vontade que 
se junta à graça que é oferecida sem distinção. Mas não depende 
do dom especial da misericórdia que opera tão poderosamente 
nestas pessoas, que elas, diferentes de outras, se apropriam desta 
graça. 
Refutação - Os que ensinam assim abusam da distinção entre 
aquisição e apropriação da salvação para implantar esta opinião nas 
mentes de pessoas imprudentes e sem experiência. Enquanto eles 
simulam apresentar esta distinção da maneira correta, procuram 
induzir na mente do povo o perigoso veneno dos erros pelagianos. 
 

• Erro 7 - Cristo não podia nem precisava morrer, nem morreu de 
fato, por aqueles a quem Deus amou supremamente e elegeu para 
a vida eterna, visto que estes não precisavam da morte de Cristo. 

Refutação - Esta doutrina contradiz o apóstolo, que declara: O Filho 
de Deus "me amou e a si mesmo se entregou por mim." (Gl 2:20). 
Igualmente: "Quem intentará acusação contra os eleitos de Deus? É 
Deus quem os justifica. Quem os condenará? É Cristo Jesus quem 
morreu..." por eles (Rom.8:33, 34). E o Salvador assegura: "...dou a 
minha vida pelas ovelhas." (Jo 10:15). E mais: "O meu mandamento 
é este, que vos ameis uns aos outros, assim como eu vos amei. 
Ninguém tem maior amor do que este: de dar alguém a própria vida 
em favor dos seus amigos." (Jo 15:12, 13). 
 
CAPÍTULOS 3 e 4 
 

A CORRUPÇÃO DO HOMEM, A SUA CONVERSÃO A 
DEUS E O MODO DELA 

 

- 1. No princípio o homem foi criado à imagem de Deus. Foi 
adornado em seu entendimento com o verdadeiro e salutar 
conhecimento de Deus e de todas as coisas espirituais. Sua vontade 
e seu coração eram retos, todos os seus afetos puros; portanto, era 
o homem completamente santo. Mas, desviando-se de Deus sob 
instigação do diabo e pela sua própria livre vontade, ele se privou 
destes dons excelentes. Em lugar disso trouxe sobre si cegueira, 
trevas terríveis, leviano e perverso juízo em seu entendimento; 
malícia, rebeldia e dureza em sua vontade e seu coração; também 
impureza em todos os seus afetos. 
 

- 2. Depois da queda, o homem corrompido gerou filhos 
corrompidos. Então a corrupção, de acordo com o justo julgamento 
de Deus, passou de Adão até todos os seus descendentes, com 
exceção de Cristo somente. Não passou por imitação, como os 
antigos pelagianos afirmavam, mas por procriação da natureza 
corrompida. 
 

- 3. Portanto, todos os homens são concebidos em pecado e 
nascem como filhos da ira, incapazes de qualquer ação que o salve, 
inclinados para o mal, mortos em pecados e escravos do pecado. 
Sem a graça do Espírito Santo regenerador nem desejam nem 
tampouco podem retornar a Deus, corrigir suas naturezas 
corrompidas ou ao menos estar dispostos para esta correção. 



- 4. É verdade que há no homem depois da queda um resto de luz 
natural. Assim ele retém ainda alguma noção sobre Deus, sobre as 
coisas naturais e a diferença entre honrado e desonrado e pratica 
um pouco de virtude e disciplina exterior. Mas o homem está tão 
distante de chegar ao conhecimento salvífico de Deus e à 
verdadeira conversão por meio desta luz natural que ele não a usa 
apropriadamente nem mesmo em assuntos cotidianos. Antes, 
qualquer que seja esta luz, o homem totalmente a polui de maneiras 
diversas e a detém pela injustiça. Assim ele se faz indesculpável 
perante Deus. 
 

- 5. O que foi dito sobre a luz da natureza vale também com relação 
à lei dos Dez Mandamentos, dada por Deus através de Moisés, 
particularmente aos judeus. A lei revela como é grande o pecado e 
mais e mais convence o homem de sua culpa, mas não aponta o 
remédio nem dá a força para sair desta miséria. A lei ficou sem força 
pela carne e deixa o transgressor debaixo da maldição. Por esta 
razão o homem não pode obter a graça salvadora através da lei. 
 

- 6. Aquilo que a luz natural nem a lei podem fazer, Deus o faz pelo 
poder do Espírito Santo e pela pregação ou ministério da 
reconciliação, que é o Evangelho do Messias. Agradou a Deus usar 
este Evangelho para salvar os crentes, tanto na antiga quanto na 
nova aliança. 
 

- 7. No Antigo Testamento Deus revelou este mistério da sua 
vontade apenas a poucas pessoas. No Novo testamento, entretanto, 
Ele retirou a distinção entre os povos e revelou o mistério a muito 
mais pessoas. Esta distribuição distinta do Evangelho não é 
causada pela maior dignidade de um certo povo, nem pelo melhor 
uso da luz da natureza, mas pelo soberano bom propósito e amor 
imerecido de Deus. Portanto eles que recebem tão grande graça, 
além e ao contrário de tudo que merecem, devem reconhecer isto 
com coração humilde e agradecido. Mas eles devem com o apóstolo 
adorar a severidade e justiça dos julgamentos de Deus sobre 
aqueles que não recebem esta graça. Estes julgamentos de Deus, 
eles não devem, de maneira nenhuma, investigá-los curiosamente. 
 

- 8. Mas tantos quantos são chamados pelo Evangelho, seriamente 
o são. Porque Deus revela séria e sinceramente em sua Palavra o 
que Lhe agrada, a saber, que aqueles que são chamados venham a 
Ele. Ele também seriamente promete descanso para a alma e vida 
eterna a todos que a Ele vierem e crerem. 
 

- 9. Muitos são chamados através do ministério do Evangelho mas 
não vêm nem são convertidos. Não é a culpa do Evangelho, nem do 
Cristo que é oferecido pelo Evangelho, nem de Deus que chama 
através do Evangelho e inclusive confere vários dons a eles. Mas é 
sua própria culpa. Alguns deles não aceitam a Palavra da vida por 
descuido. Outros de fato a recebem, mas não em seus corações, e 
por isso, quando desaparece a alegria de sua fé temporária, viram 
as costas à Palavra. Ainda outros sufocam a semente da Palavra 
com os espinhos dos cuidados e prazeres deste mundo, e não 
produzem nenhum fruto. Isto é o que o Salvador ensina na parábola 
do semeador (Mt 13). 
 

- 10. Outros que são chamados pelo ministério do Evangelho vêm e 
são convertidos. Isto não pode ser atribuído ao homem, como se ele 
se distinguisse por sua livre vontade de outros que receberam a 
mesma e suficiente graça para fé e conversão, como a heresia 
orgulhosa de Pelágio afirma. Mas isto deve ser atribuído a Deus: 
como Ele os escolheu em Cristo desde a eternidade, assim Ele os 
chamou efetivamente no tempo. Ele lhes dá fé e arrependimento; 
Ele os livra do poder das trevas e os transfere para o reino de seu 
Filho. Tudo isto Ele faz a fim de que eles proclamem as grandes 
virtudes daquele que os chamou das trevas para a sua maravilhosa 
luz, e se gloriem não em si mesmos mas no Senhor, como é o 
testemunho geral dos escritos apostólicos (Col 1:13; 1 Pe 2:9; 1 Cor 
1:31). 
 

- 11. Deus realiza seu bom propósito nos eleitos e opera neles a 
verdadeira conversão da seguinte maneira: Ele faz com que ouçam 
o Evangelho mediante a pregação e poderosamente ilumina suas 
mentes pelo Espírito Santo de tal modo que possam entender 
corretamente e discernir as coisas do Espírito de Deus. Mas pela 
operação eficaz do mesmo Espírito regenerador, Deus também 
penetra até os recantos mais íntimos do homem. Ele abre o coração 



fechado e amolece o que está duro, circuncida o que está 
incircunciso e introduz novas qualidades na vontade. Esta vontade 
estava morta, mas Ele a faz reviver; era má, mas Ele a torna boa; 
estava indisposta, mas Ele a torna disposta; era rebelde, mas Ele a 
faz obediente. Ele move e fortalece esta vontade de tal forma que, 
como uma boa árvore, seja capaz de produzir frutos de boas obras 
(I Cor 2:14). 
 

- 12. Esta conversão é aquela regeneração, renovação, nova 
criação, ressurreição dos mortos e vivificação, tão exaltada nas 
Escrituras, a qual Deus opera em nós, sem nós. Mas esta 
regeneração não é efetuada pela pregação apenas, nem por 
persuasão moral. Nem ocorre de tal maneira que, havendo Deus 
feito a sua parte, resta ao poder do homem ser regenerado ou não 
regenerado, convertido ou não convertido. Ao contrário, a 
regeneração é uma obra sobrenatural, poderosíssima, e ao mesmo 
tempo agradabilíssima, maravilhosa, misteriosa e indizível. De 
acordo com o testemunho da Escritura, inspirada pelo próprio autor 
desta obra, regeneração não é inferior em poder à criação ou à 
ressurreição dos mortos. Consequentemente todos aqueles em 
cujos corações Deus opera desta maneira maravilhosa são, 
certamente, infalivelmente e efetivamente regenerados e de fato 
passam a crer. Portanto a vontade que é renovada não é apenas 
acionada e movida por Deus, mas ela age também, sob a ação de 
Deus, por si mesma. Por isso também se diz corretamente que o 
homem crê e se arrepende mediante a graça que recebeu. 
 

- 13. Como Deus opera, os crentes, enquanto vivos, não podem 
entender completamente. Entretanto, porém, estão tranqüilos 
sabendo e sentindo que por esta graça de Deus eles crêem com o 
coração e amam seu Salvador. 
 

- 14. Fé é, portanto, um dom de Deus. Isto não significa que Deus a 
oferece à livre vontade do homem, mas que ela é, de fato, conferida 
ao homem e nele infundida. Não é um dom no sentido de que Deus 
apenas concede poder para crer e depois espera da livre vontade do 
homem o consentimento para crer ou o ato de crer. Ao contrário, é 
um dom no sentido de que Deus efetua no homem tanto a vontade 

de crer quanto o ato de crer. Ele opera tanto o querer como o 
realizar, sim, opera tudo em todos. (Ef 2:8; Fp 2:13). 
 

- 15. Esta graça Deus não deve a ninguém. Em troca de que seria 
Ele devedor ao homem? Quem tem primeiro dado a Ele para que 
possa ser retribuído? O que poderia Deus dever a alguém que nada 
tem de si mesmo a não ser pecado e falsidade? Aquele portanto, 
que recebe esta graça deve e rende eterna gratidão a Deus. Porém 
quem não recebe esta graça, nem valoriza estas coisas espirituais e 
tem prazer na sua própria situação, ou numa falsa segurança em 
vão se gaba de ter o que não tem. Além disto, quanto aos que 
manifestam sua fé e corrigem suas vidas, nós devemos julgar e falar 
da maneira mais favorável, de acordo com o exemplo dos apóstolos, 
pois o fundo do coração é desconhecido de nós. Quanto aos que 
ainda não foram chamados, nós devemos orar a Deus em seu favor, 
pois Ele é que chama à existência as coisas que não existem. De 
maneira nenhuma, porém, podemos ter uma atitude orgulhosa para 
com eles, como se nós tivéssemos realizado nossa posição distinta 
(Rom 11:35). 
 

- 17. O homem não deixou, apesar da queda, de ser homem dotado 
de intelecto e vontade; e o pecado, que tem penetrado em toda a 
raça humana, não privou o homem de sua natureza humana, mas 
trouxe sobre ele depravação e morte espiritual. Assim também a 
graça divina da regeneração não age sobre os homens como se 
fossem máquinas ou robôs, e não destrói a vontade e as suas 
propriedades, ou a coage violentamente. Mas a graça a faz reviver 
espiritualmente, a cura, a corrige, e a dobra agradável e ao mesmo 
tempo poderosamente. Como resultado, onde dominava rebelião e 
resistência da carne, agora, pelo Espírito começa a prevalecer uma 
pronta e sincera obediência. Esta é a verdadeira renovação 
espiritual e liberdade da vontade. E se o admirável autor de todo 
bem não agisse desse modo conosco, o homem não teria 
esperança de levantar-se da sua queda por meio de sua livre 
vontade, pela qual ele, quando ainda estava em pé, se lançou na 
perdição. 
 

- 18. A todo-poderosa operação de Deus pela qual Ele produz e 
sustenta nossa vida natural não exclui mas requer o uso de meios, 



pelos quais Ele quis exercer seu poder, de acordo com sua infinita 
sabedoria e bondade. Da mesma maneira a mencionada operação 
sobrenatural de Deus, pela qual Ele nos regenera, de modo nenhum 
exclui ou anula o uso do Evangelho, que o mui sábio Deus ordenou 
para ser a semente da regeneração e o alimento da alma. Por esta 
razão os apóstolos, e os mestres que os sucederam, piedosamente 
instruíram o povo acerca da graça de Deus, para sua glória e para 
humilhação de toda soberba do homem. Ao mesmo tempo eles não 
descuidaram de manter o povo, pelas santas admoestações do 
Evangelho, sob a ministração da Palavra, dos sacramentos e da 
disciplina. 
Por isso aqueles que hoje ensinam ou aprendem na igreja não 
devem ousar tentar a Deus, separando aquilo que Ele em seu bom 
propósito quis preservar inteiramente unido. Pois a graça é 
conferida, através de admoestações, e quanto mais prontamente 
desempenhamos nosso dever, tanto mais este benefício de Deus, 
que opera em nós, se manifesta gloriosamente e sua obra 
prossegue da maneira melhor. A Deus somente toda glória 
eternamente, tanto pelos meios quanto pelo fruto e eficácia 
salvíficos. 
 
REJEIÇÃO DE ERROS 

 

Havendo explicado a doutrina ortodoxa, o Sínodo rejeita os 
seguintes erros: 
 

• Erro 1 - É impróprio dizer que o pecado original em si é suficiente 
para condenar toda a raça humana ou merecer castigo temporal e 
eterno. 
Refutação - Isto contradiz o apóstolo que declara: "Portanto, assim 
como por um só homem entrou o pecado no mundo, e pelo pecado 
a morte, assim também a morte passou a todos os homens porque 
todos pecaram." (Rom 5:12) E no verso 16 diz: "... o julgamento 
derivou de uma só ofensa, para a condenação." E em Rom 6:23: "O 
salário do pecado é a morte." 
 

• Erro 2 - Os dons espirituais ou as boas qualidades e virtudes, tal 
como a bondade, santidade, justiça, não podiam estar na vontade 

do homem quando no princípio foi criado. Por isso também não 
podiam ter sido separados da sua própria vontade quando caiu. 
Refutação - Este erro é contrário à descrição da imagem de Deus 
que o apóstolo dá em Ef 4:24, dizendo que ela consiste em justiça e 
santidade, que sem dúvida estão na vontade. 
 

• Erro 3 - Na morte espiritual os dons espirituais não são separados 
da vontade do homem. Porque a vontade como tal nunca tem sido 
corrompida mas apenas atrapalhada pelo obscurecimento do 
entendimento e pela desordem das afeções. Se estes obstáculos 
forem removidos, a vontade pode exercer seu livre poder inato. A 
vontade é por si mesma capaz de desejar e escolher ou não toda 
espécie de bem que lhe for apresentada. 
Refutação - Esta é uma novidade e um engano, e tende a exaltar os 
poderes da livre vontade, contrário ao que o profeta Jeremias 
declara no cap. 17:9: "Enganoso é o coração, mais do que todas as 
coisas, e desesperadamente corrupto...." E o apóstolo Paulo 
escreve: "Entre os quais (os filhos da desobediência) também todos 
nós andamos outrora, segundo as inclinações da nossa carne, 
fazendo a vontade da carne e dos pensamentos" (Ef 2:3). 
 

• Erro 4 - O homem não-regenerado não é realmente ou totalmente 
morto em pecados, ou privado de toda capacidade para fazer o 
bem. Ele ainda pode ter fome e sede de justiça e vida, e pode 
oferecer sacrifício de espírito contrito e quebrantado que agrada a 
Deus. 
Refutação - Estas afirmações são contrárias ao testemunho claro 
da Escritura: "Ele vos deu vida, estando vós mortos nos vossos 
delitos e pecados" (Ef 2:1; cf.vs.5). E, "...era continuamente mau 
todo o desígnio do seu coração" (Gn 6:5; cf.8:21). Além do mais, 
somente os regenerados e os bem-aventurados têm fome e sede da 
libertação da miséria, e da vida, e oferecem a Deus um sacrifício de 
espírito quebrantado (Sl 51:19 e Mt 5:6). 
 

• Erro 5 - O homem degenerado e carnal pode usar bem a graça 
comum (o que é a luz natural), ou os dons ainda lhe deixados após 
a queda. Assim ele, sozinho, pode alcançar, pouco a pouco e 
gradualmente, uma graça maior, isto é, a graça evangélica ou 
salvadora, e até a salvação. Dessa forma Deus, por seu lado, 



mostra-se pronto para revelar Cristo a todo homem, porque a todos 
Ele administra suficiente e efetivamente os meios necessários para 
conhecer Cristo, para crer e se arrepender. 
Refutação - Tanto a experiência de todas as épocas como a 
Escritura testificam que isto não é verdade. "Mostra a sua palavra a 
Jacó, as suas leis e os seus preceitos a Israel. Não fez assim a 
nenhuma outra nação; todas ignoram os seus preceitos" (Sl 
147:19,20). "...o qual nas gerações passadas permitiu que todos os 
povos andassem nos seus próprios caminhos" (At 14:16). E Paulo e 
seus companheiros foram "impedidos pelo Espírito Santo de pregar 
a Palavra na Asia, defrontando Mísia, tentavam ir para Bitínia, mas o 
Espírito de Jesus não o permitiu" (At 16:6,7). 
 

• Erro 6 - Na verdadeira conversão do homem, Deus não pode 
infundir novas qualidades, novos poderes ou dons na vontade 
humana. Portanto a fé, que é o começo da conversão, e que nos dá 
o nome de crente, não é uma qualidade ou um dom outorgados por 
Deus mas apenas um ato do homem. Somente com respeito ao 
poder para alcançar a fé, pode se dizer que é um dom. 
Refutação - Este ensino contradiz a Sagrada Escritura que declara 
que Deus infunde em nossos corações novas qualidades de fé, 
obediência e experiência de seu amor: "Na mente lhes imprimirei as 
minhas leis, também nos corações lhas inscreverei" (Jr 31:33). E: 
"...derramarei água sobre o sedento, e torrentes sobre a terra seca" 
(Is 44:3). E ainda: "...o amor de Deus é derramado em nossos 
corações pelo Espírito Santo que nos foi outorgado" (Rom 5:5). O 
ensino arminiano também contraria a prática constante da Igreja, 
que ora com o profeta: "Converte-me, e serei convertido" (Jr 31:18). 
 

• Erro 7 - Esta graça pela qual somos convertidos a Deus é apenas 
um apelo gentil. Ou (como alguns explicam): Esta maneira de agir, 
que consiste em aconselhar é a mais nobre maneira de converter o 
homem e está mais em harmonia com a natureza do homem. Não 
há razão porque tal graça persuasiva não seja suficiente para tornar 
espiritual o homem natural. Em verdade, Deus não produz o 
consentimento da vontade a não ser através deste tipo de apelo 
moral. O poder da operação divina supera a ação de Satanás, Deus 
prometendo bens eternos e Satanás bens temporais. 

Refutação - Isto é Pelagianismo por completo, e contrário a toda 
Escritura que conhece além deste apelo moral, outra operação, 
muito mais poderosa e divina: a ação do Espírito Santo na 
conversão do homem: "Dar-vos-ei coração novo, e porei dentro em 
vós espírito novo; tirarei de vós o coração de pedra e vos darei 
coração de carne" (Ez 36:26). 
 

• Erro 8 - Na regeneração do homem Deus não usa os poderes de 
sua onipotência de tal maneira que Ele dobra a vontade do homem, 
à força e infalivelmente, para fé e conversão. Mesmo sendo 
realizadas todas as operações da graça que Deus possa usar para 
converter o homem e mesmo que Deus tenha a intenção e a 
vontade de regenerá-lo, o homem ainda pode resistir a Deus e ao 
Santo Espírito. De fato freqüentemente resiste, chegando a impedir 
totalmente sua regeneração. Portanto ser ou não ser regenerado 
permanece no poder do homem. 
Refutação - Isto é nada mais nada menos que anular todo o poder 
da graça de Deus em nossa conversão e sujeitar a operação do 
Deus Todo-Poderoso à vontade do homem. É contrário ao que os 
apóstolos ensinam: cremos "... segundo a eficácia da força do seu 
poder" (Ef 1:19), e: "...para que nosso Deus cumpra... com poder 
todo propósito de bondade e obra de fé..." (2 Ts 1:11), e também: 
"...pelo seu divino poder nos têm sido doadas todas as coisas que 
conduzem à vida e piedade..." (2 Pe 1:3). 
 

• Erro 9 - Graça e livre vontade são as causas parciais que operam 
juntas no início da conversão. Pela ordem destas causas a graça 
não precede à operação da vontade do homem. Deus não ajuda 
efetivamente a vontade do homem para sua conversão, enquanto a 
própria vontade do homem não se move e decide se converter. 
Refutação - A Igreja Antiga há muito tempo já condenou esta 
doutrina dos Pelagianos, de acordo com a palavra do apóstolo: 
"Assim, pois, não depende de quem quer, ou de quem corre, mas de 
usar Deus a sua misericórdia" (Rom 9:16). Também: "Pois quem é 
que te faz sobressair? e que tens tu que não tenhas recebido?..." (1 
Cor 4:7)? E ainda: "...porque Deus é quem efetua em vós tanto o 
querer como o realizar, segundo a sua boa vontade" (Fp 2:13). 
 



CAPÍTULO 5 
A PERSEVERANÇA DOS SANTOS 
 

- 1. Aqueles que, de acordo com o seu propósito, Deus chama à 
comunhão do seu Filho, nosso Senhor Jesus Cristo, e regenera pelo 
seu Santo Espírito, Ele certamente os livra do domínio e da 
escravidão do pecado. Mas nesta vida, Ele não os livra totalmente 
da carne e do corpo de pecado (Rom 7:24). 
 

- 2. Portanto, pecados diários de fraqueza surgem e até as melhores 
obras dos santos são imperfeitas. Estes são para eles constante 
motivo para humilhar-se perante Deus e refugiar-se no Cristo 
crucificado. Também são motivo para mais e mais mortificar a carne 
através do Espírito de oração, e através dos santos exercícios de 
piedade, e ansiar pela meta da perfeição. Eles fazem isto até que 
possam reinar com o Cordeiro de Deus nos céus, finalmente livres 
deste corpo de morte. 
 

 - 3. Por causa dos seus pecados remanescentes e também por 
causa das tentações do mundo e de Satanás, aqueles que têm sido 
convertidos não poderiam perseverar nesta graça, se deixados ao 
cuidado de suas próprias forças. Mas Deus é fiel: 
misericordiosamente os confirma na graça, uma vez conferida sobre 
eles, e poderosamente preserva a eles na sua graça até o fim. 
 

- 4. O poder de Deus, pelo qual Ele confirma e preserva os 
verdadeiros crentes na graça, é tão grande que isto não pode ser 
vencido pela carne. Mas os convertidos nem sempre são guiados e 
movidos por Deus, e assim eles poderiam, em certos casos, por sua 
própria culpa, se desviar da direção da graça, e ser seduzidos pelos 
desejos da carne e segui-los. Devem, portanto, vigiar 
constantemente e orar para que não caiam em tentação. Quando 
não vigiarem e orarem, eles podem ser levados pela carne, pelo 
mundo e por Satanás para sérios e horríveis pecados. Isto ocorre 
também muitas vezes pela justa permissão de Deus. A lamentável 
queda de Davi, Pedro e outros santos, descrita na Sagrada 
Escritura, demonstra isto. 
 

- 5. Por tais pecados grosseiros, entretanto, eles causam a ira de 
Deus, se tornam culpados da morte, entristecem o Espírito Santo, 

suspendem o exercício da fé, ferem profundamente suas 
consciências e algumas vezes perdem temporariamente a sensação 
da graça. Mas quando retornam ao reto caminho por meio de 
arrependimento sincero, logo a face paternal de Deus brilha 
novamente sobre eles. 
 

- 6. Pois Deus, que é rico em misericórdia, de acordo com o imutável 
propósito da eleição, não retira completamente o seu Espírito dos 
seus, mesmo em sua deplorável queda. Nem tão pouco permite que 
venham a cair tanto que recaiam da graça da adoção e do estado de 
justificado. Nem permite que cometam o pecado que leva à morte, 
isto é, o pecado contra o Espírito Santo e assim sejam totalmente 
abandonados por Ele, lançando-se na perdição eterna. 
 

- 7. Pois, em primeiro lugar, em tal queda, Deus preserva neles sua 
imperecível semente da regeneração, a fim de que esta não pereça 
nem seja lançada fora. Além disto, através da sua Palavra e seu 
Espírito, certamente Ele os renova efetivamente para 
arrependimento. Como resultado eles se afligem de coração com 
uma tristeza para com Deus pelos pecados que têm cometido; 
procuram e obtêm pela fé, com coração contrito, perdão pelo 
sangue do Mediador; e experimentam novamente a graça de Deus, 
que é reconciliado com eles, adorando sua misericórdia e fidelidade. 
E de agora em diante eles se empenham mais diligentemente pela 
sua salvação com temor e tremor. 
 

- 8. Assim, não é por seus próprios méritos ou força mas pela 
imerecida misericórdia de Deus que eles não caiam totalmente da fé 
e da graça e nem permaneçam caídos ou se percam 
definitivamente. Quanto a eles, isto facilmente poderia acontecer e 
aconteceria sem dúvida. Porém, quanto a Deus, isto não pode 
acontecer, de modo nenhum. Pois seu decreto não pode ser 
mudado, sua promessa não pode ser quebrada, seu chamado em 
acordo com seu propósito não pode ser revogado. Nem o mérito, a 
intercessão e a preservação de Cristo podem ser invalidados, e a 
selagem do Espírito tão pouco pode ser frustrada ou destruída. 
 

- 9. Os crentes podem estar certos e estão certos desta preservação 
dos eleitos para salvação e da perserverança dos verdadeiros 
crentes na fé. Esta certeza é de acordo com a medida de sua fé, 



pela qual eles crêem com certeza que são e permanecerão 
verdadeiros e vivos membros da Igreja, e que têm o perdão de 
pecados e a vida eterna. 
 

- 10. Esta certeza não vem de uma revelação especial, sem ou fora 
da Palavra, mas vem da fé nas promessas de Deus, que Ele revelou 
abundantemente em sua Palavra para nossa consolação. Vem 
também do testemunho do Espírito Santo, testificando com o nosso 
espírito de que somos filhos e herdeiros de Deus; e finalmente, vem 
do zelo sério e santo por uma boa consciência e por boas obras. E 
se os eleitos não tivessem neste mundo a sólida consolação de 
obter a vitória e esta garantia infalível da glória eterna, seriam os 
mais miseráveis de todos os homens (Rom 8:16,17). 
 

- 11. No entanto, a Escritura testifica que os crentes nesta vida têm 
de lutar contra várias dúvidas da carne e, sujeitos a graves 
tentações, nem sempre sentem plenamente esta confiança da fé e 
certeza da perseverança. Mas Deus, que é Pai de toda a 
consolação, não os deixa ser tentados além de suas forças, mas 
com a tentação proverá também o livramento e pelo Espírito Santo 
novamente revive neles a certeza da perseverança (I Cor. 10:13). 
 

- 12. Entretanto, esta certeza de perseverança não faz de maneira 
nenhuma que os verdadeiros crentes se orgulhem e se acomodem. 
Ao contrário, ela é a verdadeira raiz da humildade, reverência filial, 
verdadeira piedade, paciência em toda luta, orações fervorosas, 
firmeza em carregar a cruz e confessar a verdade e alegria sólida 
em Deus. Além do mais, a reflexão deste benefício é para eles um 
estímulo para praticar séria e constantemente a gratidão e as boas 
obras, como é evidente nos testemunhos da Escritura e nos 
exemplos dos santos. 
 

- 13. Quando pessoas são levantadas de uma queda (no pecado) 
começa a reviver a confiança na perseverança. Isto não produz 
descuido ou negligência na piedade delas. Em vez disto produz 
maior cuidado e diligência para guardar os caminhos do Senhor, já 
preparados, para que, andando neles, possam preservar a certeza 
da perseverança. Quando fazem isto o Deus reconciliado não retira 
de novo sua face delas por causa do abuso da sua bondade 

paternal (a contemplação dela é para os piedosos mais doce que a 
vida e sua retirada mais amarga que a morte), e elas não cairão em 
tormentos mais graves da alma (Ef. 2:10). 
 

- 14. Tal como agradou a Deus iniciar sua obra da graça em nós 
pela pregação do evangelho, assim Ele a mantém, continua e 
aperfeiçoa pelo ouvir e ler do Evangelho, pelo meditar nele, pelas 
suas exortações, ameaças, e promessas, e pelo uso dos 
sacramentos. 
 

- 15. Deus revelou abundantemente em sua Palavra esta doutrina 
da perseverança dos verdadeiros crentes e santos, e da certeza 
dela, para a glória do seu Nome e para a consolação dos piedosos. 
Ele a imprime nos corações dos crentes, mas a carne não pode 
entendê-la. Satanás a odeia, o mundo zomba dela, os ignorantes e 
hipócritas dela abusam, e os heréticos a ela se opõem. A Noiva de 
Cristo, entretanto, sempre tem-na amado ternamente e defendido 
constantemente como um tesouro de inestimável valor. Deus, contra 
quem nenhum plano pode se valer e nenhuma força pode 
prevalecer, cuidará para que a Igreja possa continuar fazendo isso. 
Ao único Deus, Pai, Filho e Espírito Santo, sejam a honra e a glória 
para sempre. Amém! 
 
REJEIÇÃO DE ERROS 
Havendo explicado a doutrina ortodoxa, o Sínodo rejeita os 
seguintes erros: 
 

• Erro 1 - A perseverança dos verdadeiros crentes não é resultado 
da eleição ou um dom de Deus obtido pela morte de Cristo. É uma 
condição da nova aliança, que o homem deve cumprir pela sua livre 
vontade antes da assim chamada eleição decisiva, e justificação. 
Refutação - A Escritura Sagrada testifica que a perseverança 
provém da eleição e é dada aos eleitos pelo poder da morte, 
ressurreição e intercessão de Cristo: "a eleição o alcançou; e os 
mais foram endurecidos" (Rom 11:7). Também: "Aquele que não 
poupou a seu próprio Filho, antes, por todos nós o entregou, 
porventura não nos dará graciosamente com Ele todas as coisas? 
Quem intentará acusação contra os eleitos de Deus? É Deus quem 
os justifica. Quem os condenará? É Cristo quem morreu, ou antes, 



quem ressuscitou, o qual está à direita de Deus, e também intercede 
por nós. Quem nos separará do amor de Cristo?" (Rom 8:32-35) 
 

• Erro 2 - Deus de fato provê os crentes de suficientes forças para 
perseverar, e está pronto para preservar tais forças nele, se este 
cumprir seu dever; mas ainda que todas estas coisas tenham sido 
estabelecidas, que são necessárias para perseverar na fé e que 
Deus usa para preservar a fé, ainda assim dependerá da vontade 
humana se perseverar ou não. 
Refutação - Esta idéia é abertamente pelagiana. Enquanto deseja 
libertar o homem, o faz usurpador da honra de Deus. Combate o 
consenso geral da doutrina evangélica que retira do homem todo 
motivo de orgulho e atribui todo louvor por este benefício somente à 
graça de Deus. É também contrário ao apóstolo que declara: "...o 
qual também vos confirmará até ao fim, para serdes irrepreensíveis 
no dia de nosso Senhor Jesus Cristo" (1 Cor 1:8). 
 

• Erro 3 - Crentes verdadeiramente regenerados não só podem 
perder completa e definitivamente a fé justificadora, a graça e a 
salvação, mas de fato as perdem freqüentemente e assim se 
perdem eternamente. 
Refutação - Esta opinião invalida a graça, justificação, regeneração 
e contínua preservação por Cristo. Ela é contrária às palavras 
expressas do apóstolo Paulo: "Mas Deus prova o seu próprio amor 
para conosco, pelo fato de ter Cristo morrido por nós, sendo nós 
ainda pecadores. Logo, muito mais agora, sendo justificados pelo 
seu sangue, seremos por ele salvos da ira" (Rom 5:8,9). É contrária 
ao apóstolo João: "Todo aquele que é nascido de Deus não vive na 
prática do pecado; pois o que permanece nele é a divina semente; 
ora, esse não pode viver pecando porque é nascido de Deus" (1 Jo 
3:9). Também é contrária às palavras de Jesus Cristo: "Eu lhes dou 
a vida eterna; jamais perecerão, eternamente, e ninguém as 
arrebatará da minha mão. Aquilo que meu Pai me deu é maior do 
que tudo; e da mão do Pai ninguém pode arrebatar" (Jo 10:28,29). 
 

• Erro 4 - Verdadeiros crentes regenerados podem cometer o 
pecado que leva à morte ou o pecado contra o Espírito Santo. 
Refutação - Após o apóstolo João ter falado no 5º capítulo de sua 
1ª carta, versos 16 e 17, sobre aqueles que pecam para morte e de 

ter proibido de orar por eles, logo acrescenta no verso 18: "Sabemos 
que todo aquele que é nascido de Deus não vive em pecado, antes, 
Aquele que nasceu de Deus o guarda, e o maligno não lhe toca." 
 

• Erro 5 - Sem uma revelação especial não podemos ter nesta vida, 
nenhuma certeza da perseverança futura. 
Refutação - Por tal doutrina o seguro consolo dos crentes 
verdadeiros nesta vida é tirado, e as dúvidas dos seguidores do 
papa são novamente introduzidas na igreja. As Escrituras Sagradas, 
entretanto, sempre deduzem esta segurança, não a partir de uma 
revelação especial e extraordinária, mas a partir das marcas dos 
filhos de Deus e das promessas mui firmes dEle. Especialmente o 
apóstolo Paulo ensina isto:"...nem qualquer outra criatura poderá 
separar-nos do amor de Deus que há em Cristo Jesus nosso 
Senhor" (Rom 8:39). E João escreve: "E aquele que guarda os seus 
mandamentos permanece em Deus, e Deus nele. E nisto 
conhecemos que Ele permanece em nós, pelo Espírito que nos deu" 
(1 Jo 3:24). 
 

• Erro 6 - Por sua própria natureza a doutrina da certeza da 
perseverança e da salvação causa falsa segurança e prejudica a 
piedade, os bons costumes, orações e outros santos exercícios. Ao 
contrário, é louvável duvidar desta certeza. 
Refutação - Esta falsa doutrina ignora o efetivo poder da graça de 
Deus e a operação do Santo Espírito, que habita em nós. Contradiz 
o apóstolo João que, em palavras explícitas, ensina o contrário: 
"Amados, agora somos filhos de Deus, e ainda não se manifestou o 
que havemos de ser. Sabemos que, quando ele se manifestar, 
seremos semelhantes a ele; porque havemos de vê-Lo como ele é. 
E a si mesmo se purifica todo o que nele tem esta esperança, como 
ele é puro." (1 Jo 3:2,3) Ainda mais, ela é refutada pelos exemplos 
dos santos tanto no Antigo como no Novo Testamento, que, não 
obstante estarem certos de sua perseverança e salvação, 
continuaram em oração e outros exercícios de piedade. 
 

• Erro 7 - A fé daqueles que crêem apenas por um tempo não é 
diferente da fé justificadora e salvadora, a não ser com respeito à 
sua duração. 



Refutação - Em Mt 13:20-23 e Lc 8:13-15 Cristo mesmo indica 
claramente, além da duração, uma tríplice diferença entre os que 
crêem só por um tempo e os verdadeiros crentes. Ele declara que o 
primeiro recebe a semente em terra rochosa, mas o último em bom 
solo, ou seja, em bom coração; que o primeiro é sem raiz, mas o 
último tem firme raiz; que o primeiro não tem fruto, mas o último 
produz fruto em várias medidas, constante e perseverantemente. 
 

• Erro 8 - Não é absurdo o fato de alguém, tendo perdido sua 
primeira regeneração, nascer de novo e mesmo freqüentemente 
nascer de novo. 
Refutação - Esta doutrina nega que a semente de Deus, pela qual 
somos nascidos de novo, seja incorruptível. Isto é contrário ao 
testemunho do apóstolo Pedro: "...pois fostes regenerados, não de 
semente corruptível, mas de incorruptível..." (I Ped. 1:23). 
 

• Erro 9 - Cristo em lugar algum orou para que os crentes 
perseverassem infalivelmente na fé. 
Refutação - Isto contradiz ao próprio Cristo, que diz: "Eu, porém, 
roguei por ti" (Pedro) "para que a tua fé não desfaleça." (Lc 22:32). 
Também contradiz o apóstolo João que declara que Cristo não 
orava somente pelos apóstolos, mas também por todos aqueles que 
viessem a crer por meio da palavra deles: "Pai Santo, guarda-os em 
teu nome, que me deste...Não peço que os tires do mundo; e, sim, 
que os guardes do mal." (Jo 17:11,15). 
 

CONCLUSÃO 
Esta é a declaração clara, simples, e sincera da doutrina ortodoxa 
com respeito aos Cinco Artigos de Fé disputados na Holanda; e esta 
é a rejeição dos erros pelos quais as Igrejas têm sido perturbadas, 
por algum tempo. O Sínodo de Dort julga a presente declaração e as 
rejeições serem tiradas da Palavra de Deus e conforme as 
Confissões das Igrejas Reformadas. Assim torna-se evidente que 
alguns agiram muito impropriamente e contrário à toda verdade, 
equidade e amor, desejando persuadir o povo do seguinte: 
- A doutrina das Igrejas Reformadas com relação à predestinação e 
assuntos relacionados com ela, por seu caráter e tendência, desvia 
os corações dos homens da verdadeira religião. 

- Ela é um ópio do diabo para a carne, bem como uma fortaleza para 
Satanás, onde permanece à espera por todos, fere multidões 
atingindo mortalmente a muitos com os dardos tanto de desespero 
quanto de falsa segurança. 
- Faz de Deus o autor injusto do pecado, um tirano e hipócrita; é 
nada mais do que um renovado Estoicismo, Maniqueísmo, 
Libertinismo e Islamismo. 
- Conduz a um pecaminoso descuido porque faz as pessoas crer 
que nada pode impedir a salvação dos eleitos, não importando como 
vivam, e que portanto podem, tranqüilamente, cometer os crimes 
mais horríveis. Por outro lado, se os reprovados tivessem produzido 
todas as obras dos santos, isto não poderia nem ao menos 
contribuir para a salvação deles. 
- A mesma doutrina ensina que Deus tem predestinado e criado a 
maior parte da humanidade para a condenação eterna só por um ato 
arbitrário de sua vontade sem levar em conta qualquer pecado. 
- Da mesma maneira pela qual a eleição é a fonte e a causa da fé e 
boas obras, a reprovação é a causa da incredulidade e impiedade. 
- Muitos filhos inocentes de pais crentes são arrancados do seio de 
suas mães e, tiranicamente lançados no inferno, de tal modo que 
nem o sangue de Cristo, nem o batismo nem as orações da Igreja 
no ato do batismo lhes podem ser proveitosos. 
Há muitas outras coisas semelhantes que as Igrejas Reformadas 
não apenas não confessam mas também repelem de todo coração. 
Portanto, este Sínodo de Dort conclama em nome do Senhor a 
todos os que piedosamente invocam o nosso Salvador Jesus Cristo, 
que não julguem a fé das Igrejas Reformadas a partir das calúnias 
juntadas daqui e dali, nem tão pouco a partir de declarações 
pessoais de alguns professores, modernos ou antigos, que muitas 
vezes são citadas em má fé, distorcidas e explicadas de forma 
oposta ao seu sentido real. 
Mas deve-se julgar a fé das Igrejas Reformadas pelas Confissões 
públicas destas Igrejas, e pela presente declaração da ortodoxa 
doutrina, confirmada pelo consenso unânime de cada um dos 
membros de todo o Sínodo. 
Além do mais, o Sínodo adverte os caluniosos para que considerem 
o severo julgamento de Deus à espera deles, por falar falso 



testemunho contra tantas igrejas e contra as Confissões delas, e por 
conturbar as consciências dos fracos e por tentar colocar em 
suspeito, aos olhos de muitos, a comunidade dos verdadeiros 
crentes. 
Finalmente, este Sínodo exorta todos os conservos no evangelho de 
Cristo a comportar-se em santo temor e piedade diante de Deus, 
quando lidarem com esta doutrina em escolas e igrejas. 
Ao ensiná-la, tanto pela palavra falada quanto escrita, devem 
procurar a glória de Deus, a santidade de vida, e a consolação das 
almas aflitas. Seus pensamentos e palavras sobre a doutrina devem 
estar em concordância com a Escritura, de acordo com a analogia 
da fé. E devem abster-se de usar qualquer frase que exceda os 
limites prescritos pelo genuíno sentido das Escrituras 
Sagradas para não dar aos frívolos sofistas boas oportunidades 
para atacar ou caluniar a doutrina das Igrejas Reformadas. 
Que o Senhor Jesus Cristo, o Filho de Deus, o qual está sentado à 
direita do Pai e envia seus dons aos homens, nos santifique na 
verdade. Que Ele traga à verdade os que se desviaram dela, cale a 
boca dos caluniosos da sã doutrina e equipe os ministros fiéis da 
sua Palavra com o Espírito de sabedoria e discrição, para que tudo 
que falem possa ser para a glória de Deus e a edificação dos 
ouvintes. Amém. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Confissão de Fé de Westminster 

 Fonte:.monergismo.com/textos/credos/cfw.htm 

CAPÍTULO I 
DA ESCRITURA SAGRADA 

Ainda que a luz da natureza e as obras da criação e da providência 
de tal modo manifestem a bondade, a sabedoria e o poder de Deus, 
que os homens ficam inescusáveis, contudo não são suficientes 
para dar aquele conhecimento de Deus e da sua vontade necessário 
para a salvação; por isso foi o Senhor servido, em diversos tempos 
e diferentes modos, revelar-se e declarar à sua Igreja aquela sua 
vontade; e depois, para melhor preservação e propagação da 
verdade, para o mais seguro estabelecimento e conforto da Igreja 
contra a corrupção da carne e malícia de Satanás e do mundo, foi 
igualmente servido fazê-la escrever toda. Isto torna indispensável a 
Escritura Sagrada, tendo cessado aqueles antigos modos de revelar 
Deus a sua vontade ao seu povo. 
Sal. 19: 1-4; Rom. 1: 32, e 2: 1, e 1: 19-20, e 2: 14-15; I Cor. 1:21, e 
2:13-14; Heb. 1:1-2; Luc. 1:3-4; Rom. 15:4; Mat. 4:4, 7, 10; Isa. 8: 
20; I Tim. 3: I5; II Pedro 1: 19. 
II. Sob o nome de Escritura Sagrada, ou Palavra de Deus escrita, 
incluem-se agora todos os livros do Velho e do Novo Testamento, 
que são os seguintes, todos dados por inspiração de Deus para 
serem a regra de fé e de prática: 

O VELHO TESTAMENTO 

Gênesis 
Êxodo 
Levítico 
Números 
Deuteronômio 
Josué 
Juízes 



Rute 
I Samuel 
II Samuel 
I Reis 
II Reis 
I Crônicas 
II Crônicas 
Esdras 
Neemias 
Ester 
Jó 
Salmos 
Provérbios 
Eclesiastes 
Cântico dos Cânticos 
Isaías 
Jeremias 
Lamentações de Jeremias 
Ezequiel 
Daniel 
Oséias 
Joel 
Amós 
Obadias 
Jonas 
Miquéias 
Naum 
Habacuque 
Sofonias 
Ageu 
Zacarias 
Malaquias 

O NOVO TESTAMENTO 

Mateus 
Marcos 

Lucas 
João 
Atos 
Romanos 
I Coríntios 
II Coríntios 
Gálatas 
Efésios 
Filipenses 
Colossenses 
I Tessalonicenses 
II Tessalonicenses 
I Timóteo 
II Timóteo 
Tito 
Filemon 
Hebreus 
Tiago 
I Pedro 
II Pedro 
I João 
II João 
III João 
Judas 
Apocalipse 
 
Ef. 2:20; Apoc. 22:18-19: II Tim. 3:16; Mat. 11:27. 
III. Os livros geralmente chamados Apócrifos, não sendo de 
inspiração divina, não fazem parte do cânon da Escritura; não são, 
portanto, de autoridade na Igreja de Deus, nem de modo algum 
podem ser aprovados ou empregados senão como escritos 
humanos. 
Luc. 24:27,44; Rom. 3:2; II Pedro 1:21. 
IV. A autoridade da Escritura Sagrada, razão pela qual deve ser 
crida e obedecida, não depende do testemunho de qualquer homem 
ou igreja, mas depende somente de Deus (a mesma verdade) que é 



o seu autor; tem, portanto, de ser recebida, porque é a palavra de 
Deus. 
II Tim. 3:16; I João 5:9, I Tess. 2:13. 
V. Pelo testemunho da Igreja podemos ser movidos e incitados a um 
alto e reverente apreço da Escritura Sagrada; a suprema excelência 
do seu conteúdo, e eficácia da sua doutrina, a majestade do seu 
estilo, a harmonia de todas as suas partes, o escopo do seu todo 
(que é dar a Deus toda a glória), a plena revelação que faz do único 
meio de salvar-se o homem, as suas muitas outras excelências 
incomparáveis e completa perfeição, são argumentos pelos quais 
abundantemente se evidencia ser ela a palavra de Deus; contudo, a 
nossa plena persuasão e certeza da sua infalível verdade e divina 
autoridade provém da operação interna do Espírito Santo, que pela 
palavra e com a palavra testifica em nossos corações. 
I Tim. 3:15; I João 2:20,27; João 16:13-14; I Cor. 2:10-12. 
VI. Todo o conselho de Deus concernente a todas as coisas 
necessárias para a glória dele e para a salvação, fé e vida do 
homem, ou é expressamente declarado na Escritura ou pode ser 
lógica e claramente deduzido dela. À Escritura nada se acrescentará 
em tempo algum, nem por novas revelações do Espírito, nem por 
tradições dos homens; reconhecemos, entretanto, ser necessária a 
íntima iluminação do Espírito de Deus para a salvadora 
compreensão das coisas reveladas na palavra, e que há algumas 
circunstâncias, quanto ao culto de Deus e ao governo da Igreja, 
comum às ações e sociedades humanas, as quais têm de ser 
ordenadas pela luz da natureza e pela prudência cristã, segundo as 
regras gerais da palavra, que sempre devem ser observadas. 
II Tim. 3:15-17; Gal. 1:8; II Tess. 2:2; João 6:45; I Cor. 2:9, 10, l2; I 
Cor. 11:13-14. 
VII. Na Escritura não são todas as coisas igualmente claras em si, 
nem do mesmo modo evidentes a todos; contudo, as coisas que 
precisam ser obedecidas, cridas e observadas para a salvação, em 
um ou outro passo da Escritura são tão claramente expostas e 
explicadas, que não só os doutos, mas ainda os indoutos, no devido 
uso dos meios ordinários, podem alcançar uma suficiente 
compreensão delas. 
II Pedro 3:16; Sal. 119:105, 130; Atos 17:11. 

VIII. O Velho Testamento em Hebraico (língua vulgar do antigo povo 
de Deus) e o Novo Testamento em Grego (a língua mais geralmente 
conhecida entre as nações no tempo em que ele foi escrito), sendo 
inspirados imediatamente por Deus e pelo seu singular cuidado e 
providência conservados puros em todos os séculos, são por isso 
autênticos e assim em todas as controvérsias religiosas a Igreja 
deve apelar para eles como para um supremo tribunal; mas, não 
sendo essas línguas conhecidas por todo o povo de Deus, que tem 
direito e interesse nas Escrituras e que deve no temor de Deus lê-
las e estudá-las, esses livros têm de ser traduzidos nas línguas 
vulgares de todas as nações aonde chegarem, a fim de que a 
palavra de Deus, permanecendo nelas abundantemente, adorem a 
Deus de modo aceitável e possuam a esperança pela paciência e 
conforto das escrituras. 
Mat. 5:18; Isa. 8:20; II Tim. 3:14-15; I Cor. 14; 6, 9, 11, 12, 24, 27-28; 
Col. 3:16; Rom. 15:4. 
IX. A regra infalível de interpretação da Escritura é a mesma 
Escritura; portanto, quando houver questão sobre o verdadeiro e 
pleno sentido de qualquer texto da Escritura (sentido que não é 
múltiplo, mas único), esse texto pode ser estudado e compreendido 
por outros textos que falem mais claramente. 
At. 15: 15; João 5:46; II Ped. 1:20-21. 
X. O Juiz Supremo, pelo qual todas as controvérsias religiosas têm 
de ser determinadas e por quem serão examinados todos os 
decretos de concílios, todas as opiniões dos antigos escritores, 
todas as doutrinas de homens e opiniões particulares, o Juiz 
Supremo em cuja sentença nos devemos firmar não pode ser outro 
senão o Espírito Santo falando na Escritura. 
Mat. 22:29, 3 1; At. 28:25; Gal. 1: 10. 
 

CAPÍTULO II 
DE DEUS E DA SANTÍSSIMA TRINDADE 

I. Há um só Deus vivo e verdadeiro, o qual é infinito em seu ser e 
perfeições. Ele é um espírito puríssimo, invisível, sem corpo, 
membros ou paixões; é imutável, imenso, eterno, incompreensível, - 



onipotente, onisciente, santíssimo, completamente livre e absoluto, 
fazendo tudo para a sua própria glória e segundo o conselho da sua 
própria vontade, que é reta e imutável. É cheio de amor, é gracioso, 
misericordioso, longânimo, muito bondoso e verdadeiro remunerador 
dos que o buscam e, contudo, justíssimo e terrível em seus juízos, 
pois odeia todo o pecado; de modo algum terá por inocente o 
culpado. 
Deut. 6:4; I Cor. 8:4, 6; I Tess. 1:9; Jer. 10:10; Jó 11:79; Jó 26:14; 
João 6:24; I Tim. 1:17; Deut. 4:15-16; Luc. 24:39; At. 14:11, 15; 
Tiago 1:17; I Reis 8:27; Sal. 92:2; Sal. 145:3; Gen. 17:1; Rom. 16:27; 
Isa. 6:3; Sal. 115:3; Exo3:14; Ef. 1:11; Prov. 16:4; Rom. 11:36; Apoc. 
4:11; I João 4:8; Exo. 36:6-7; Heb. 11:6; Nee. 9:32-33; Sal. 5:5-6; 
Naum 1:2-3. 
 
II. Deus tem em si mesmo, e de si mesmo, toda a vida, glória, 
bondade e bem-aventurança. Ele é todo suficiente em si e para si, 
pois não precisa das criaturas que trouxe à existência, não deriva 
delas glória alguma, mas somente manifesta a sua glória nelas, por 
elas, para elas e sobre elas. Ele é a única origem de todo o ser; 
dele, por ele e para ele são todas as coisas e sobre elas tem ele 
soberano domínio para fazer com elas, para elas e sobre elas tudo 
quanto quiser. Todas as coisas estão patentes e manifestas diante 
dele; o seu saber é infinito, infalível e independente da criatura, de 
sorte que para ele nada é contingente ou incerto. Ele é santíssimo 
em todos os seus conselhos, em todas as suas obras e em todos os 
seus preceitos. Da parte dos anjos e dos homens e de qualquer 
outra criatura lhe são devidos todo o culto, todo o serviço e 
obediência, que ele há por bem requerer deles. 
João 5:26; At. 7:2; Sal. 119:68; I Tim. 6: 15; At - . 17:24-25; Rom. 
11:36; Apoc. 4:11; Heb. 4:13; Rom. 11:33-34; At. 15:18; Prov. 15:3; 
Sal. 145-17; Apoc. 5: 12-14. 
 
III. Na unidade da Divindade há três pessoas de uma mesma 
substância, poder e eternidade - Deus o Pai, Deus o Filho e Deus o 
Espírito Santo, O Pai não é de ninguém - não é nem gerado, nem 
procedente; o Filho é eternamente gerado do Pai; o Espírito Santo é 
eternamente procedente do Pai e do Filho. 

Mat. 3:16-17; 28-19; II Cor. 13:14; João 1:14, 18 e 15:26; Gal. 4:6. 

CAPÍTULO III 
DOS ETERNOS DECRETOS DE DEUS 

I. Desde toda a eternidade, Deus, pelo muito sábio e santo conselho 
da sua própria vontade, ordenou livre e inalteravelmente tudo quanto 
acontece, porém de modo que nem Deus é o autor do pecado, nem 
violentada é a vontade da criatura, nem é tirada a liberdade ou 
contingência das causas secundárias, antes estabelecidas. 
Isa. 45:6-7; Rom. 11:33; Heb. 6:17; Sal.5:4; Tiago 1:13-17; I João 
1:5; Mat. 17:2; João 19:11; At.2:23; At. 4:27-28 e 27:23, 24, 34. 
 
II. Ainda que Deus sabe tudo quanto pode ou há de acontecer em 
todas as circunstâncias imagináveis, ele não decreta coisa alguma 
por havê-la previsto como futura, ou como coisa que havia de 
acontecer em tais e tais condições. 
At. 15:18; Prov.16:33; I Sam. 23:11-12; Mat. 11:21-23; Rom. 9:11-
18. 
 
III. Pelo decreto de Deus e para manifestação da sua glória, alguns 
homens e alguns anjos são predestinados para a vida eterna e 
outros preordenados para a morte eterna. 
I Tim.5:21; Mar. 5:38; Jud. 6; Mat. 25:31, 41; Prov. 16:4; Rom. 9:22-
23; Ef. 1:5-6. 
 
IV. Esses homens e esses anjos, assim predestinados e 
preordenados, são particular e imutavelmente designados; o seu 
número é tão certo e definido, que não pode ser nem aumentado 
nem diminuído. 
João 10: 14-16, 27-28; 13:18; II Tim. 2:19. 
V. Segundo o seu eterno e imutável propósito e segundo o santo 
conselho e beneplácito da sua vontade, Deus antes que fosse o 
mundo criado, escolheu em Cristo para a glória eterna os homens 
que são predestinados para a vida; para o louvor da sua gloriosa 
graça, ele os escolheu de sua mera e livre graça e amor, e não por 
previsão de fé, ou de boas obras e perseverança nelas, ou de 



qualquer outra coisa na criatura que a isso o movesse, como 
condição ou causa. 
Ef. 1:4, 9, 11; Rom. 8:30; II Tim. 1:9; I Tess, 5:9; Rom. 9:11-16; Ef. 1: 
19: e 2:8-9. 
 
VI. Assim como Deus destinou os eleitos para a glória, assim 
também, pelo eterno e mui livre propósito da sua vontade, 
preordenou todos os meios conducentes a esse fim; os que, 
portanto, são eleitos, achando-se caídos em Adão, são remidos por 
Cristo, são eficazmente chamados para a fé em Cristo pelo seu 
Espírito, que opera no tempo devido, são justificados, adotados, 
santificados e guardados pelo seu poder por meio da fé salvadora. 
Além dos eleitos não há nenhum outro que seja remido por Cristo, 
eficazmente chamado, justificado, adotado, santificado e salvo. 
I Pedro 1:2; Ef. 1:4 e 2: 10; II Tess. 2:13; I Tess. 5:9-10; Tito 2:14; 
Rom. 8:30; Ef.1:5; I Pedro 1:5; João 6:64-65 e 17:9; Rom. 8:28; I 
João 2:19. 
 
VII. Segundo o inescrutável conselho da sua própria vontade, pela 
qual ele concede ou recusa misericórdia, como lhe apraz, para a 
glória do seu soberano poder sobre as suas criaturas, o resto dos 
homens, para louvor da sua gloriosa justiça, foi Deus servido não 
contemplar e ordená-los para a desonra e ira por causa dos seus 
pecados. 
Mat. 11:25-26; Rom. 9:17-22; II Tim. 2:20; Jud. 4; I Pedro 2:8. 
 
VIII. A doutrina deste alto mistério de predestinação deve ser tratada 
com especial prudência e cuidado, a fim de que os homens, 
atendendo à vontade revelada em sua palavra e prestando 
obediência a ela, possam, pela evidência da sua vocação eficaz, 
certificar-se da sua eterna eleição. Assim, a todos os que 
sinceramente obedecem ao Evangelho esta doutrina fornece motivo 
de louvor, reverência e admiração de Deus, bem como de 
humildade diligência e abundante consolação. 
Rom. 9:20 e 11:23; Deut. 29:29; II Pedro 1:10; Ef. 1:6; Luc. 10:20; 
Rom. 5:33, e 11:5-6, 10. 

CAPÍTULO IV 
DA CRIAÇÃO 

I. Ao princípio aprouve a Deus o Pai, o Filho e o Espírito Santo, para 
a manifestação da glória do seu eterno poder, sabedoria e bondade, 
criar ou fazer do nada, no espaço de seis dias, e tudo muito bom, o 
mundo e tudo o que nele há, visíveis ou invisíveis. 
Rom. 9:36; Heb. 1:2; João 1:2-3, Rom. 1:20; Sal. 104:24; Jer. 10: 12; 
Gen. 1; At. 17:24; Col. 1: 16; Exo. 20: 11. 
 
II. Depois de haver feito as outras criaturas, Deus criou o homem, 
macho e fêmea, com almas racionais e imortais, e dotou-as de 
inteligência, retidão e perfeita santidade, segundo a sua própria 
imagem, tendo a lei de Deus escrita em seus corações, e o poder de 
cumpri-la, mas com a possibilidade de transgredi-la, sendo deixados 
à liberdade da sua própria vontade, que era mutável. Além dessa 
escrita em seus corações, receberam o preceito de não comerem da 
árvore da ciência do bem e do mal; enquanto obedeceram a este 
preceito, foram felizes em sua comunhão com Deus e tiveram 
domínio sobre as criaturas. 
Gen. 1:27 e 2:7; Sal. 8:5; Ecl. 12:7; Mat. 10:28; Rom. 2:14, 15; Col. 
3:10; Gen. 3:6. 

CAPÍTULO V 
DA PROVIDÊNCIA 

I. Pela sua muito sábia providência, segundo a sua infalível 
presciência e o livre e imutável conselho da sua própria vontade, 
Deus, o grande Criador de todas as coisas, para o louvor da glória 
da sua sabedoria, poder, justiça, bondade e misericórdia, sustenta, 
dirige, dispõe e governa todas as suas criaturas, todas as ações e 
todas as coisas, desde a maior até a menor. 
Nee, 9:6; Sal. 145:14-16; Dan. 4:34-35; Sal. 135:6; Mat. 10:29-31; 
Prov. 15:3; II Cron. 16:9; At.15:18; Ef. 1:11; Sal. 33:10-11; Ef. 3:10; 
Rom. 9:17; Gen. 45:5. 
 



II. Posto que, em relação à presciência e ao decreto de Deus, que é 
a causa primária, todas as coisas acontecem imutável e 
infalivelmente, contudo, pela mesma providência, Deus ordena que 
elas sucedam conforme a natureza das causas secundárias, 
necessárias, livre ou contingentemente. 
Jer. 32:19; At. 2:13; Gen. 8:22; Jer. 31:35; Isa.10:6-7. 
 
III. Na sua providência ordinária Deus emprega meios; todavia, ele é 
livre para operar sem eles, sobre eles ou contra eles, segundo o seu 
arbítrio. 
At. 27:24, 31; Isa. 55:10-11; Os.1:7; Rom. 4:20-21; Dan.3:27; João 
11:34-45; Rom. 1:4. 
 
IV. A onipotência, a sabedoria inescrutável e a infinita bondade de 
Deus, de tal maneira se manifestam na sua providência, que esta se 
estende até a primeira queda e a todos os outros pecados dos anjos 
e dos homens, e isto não por uma mera permissão, mas por uma 
permissão tal que, para os seus próprios e santos desígnios, sábia e 
poderosamente os limita, e regula e governa em uma múltipla 
dispensarão mas essa permissão é tal, que a pecaminosidade 
dessas transgressões procede tão somente da criatura e não de 
Deus, que, sendo santíssimo e justíssimo, não pode ser o autor do 
pecado nem pode aprová-lo. 
Isa. 45:7; Rom. 11:32-34; At. 4:27-28; Sal. 76:10; II Reis 19:28; 
At.14:16; Gen. 50:20; Isa. 10:12; I João 2:16; Sal. 50:21; Tiago 1:17. 
 
V. O mui sábio, justo e gracioso Deus muitas vezes deixa por algum 
tempo seus filhos entregues a muitas tentações e à corrupção dos 
seus próprios corações, para castigá-los pelos seus pecados 
anteriores ou fazer-lhes conhecer o poder oculto da corrupção e 
dolo dos seus corações, a fim de que eles sejam humilhados; para 
animá-los a dependerem mais intima e constantemente do apoio 
dele e torná-los mais vigilantes contra todas as futuras ocasiões de 
pecar, para vários outros fins justos e santos. 
II Cron. 32:25-26, 31; II Sam. 24:1, 25; Luc. 22:31-32; II Cor. 12:7-9. 
 

VI. Quanto àqueles homens malvados e ímpios que Deus, como 
justo juiz, cega e endurece em razão de pecados anteriores, ele 
somente lhes recusa a graça pela qual poderiam ser iluminados em 
seus entendimentos e movidos em seus corações, mas às vezes tira 
os dons que já possuíam, e os expõe a objetos que a sua corrupção 
torna ocasiões de pecado; além disso os entrega às suas próprias 
paixões, às tentações do mundo e ao poder de Sataná5: assim 
acontece que eles se endurecem sob as influências dos meios que 
Deus emprega para o abrandamento dos outros. 
Rom. 1:24-25, 28 e 11:7; Deut. 29:4; Mar. 4:11-12; Mat. 13:12 e 
25:29; II Reis 8:12-13; Sal.81:11-12; I Cor. 2:11; II Cor. 11:3; Exo. 
8:15, 32; II Cor. 2:15-16; Isa. 8:14. 
 
VII. Como a providência de Deus se estende, em geral, a todos os 
crentes, também de um modo muito especial ele cuida da Igreja e 
tudo dispõe a bem dela. 
Amós 9:8-9; Mat. 16:18; Rom. 8-28; I Tim. 4: 10. 

CAPÍTULO VI 
DA QUEDA DO HOMEM, DO PECADO E DO SEU 

CASTIGO 

I. Nossos primeiros pais, seduzidos pela astúcia e tentação de 
Satanás, pecaram, comendo do fruto proibido. Segundo o seu sábio 
e santo conselho, foi Deus servido permitir este pecado deles, 
havendo determinado ordená-lo para a sua própria glória. 
Gen. 3:13; II Cor. 11:3; Rom. 11:32 e 5:20-21. 
 
II. Por este pecado eles decaíram da sua retidão original e da 
comunhão com Deus, e assim se tornaram mortos em pecado e 
inteiramente corrompidos em todas as suas faculdades e partes do 
corpo e da alma. 
Gen. 3:6-8; Rom. 3:23; Gen. 2:17; Ef. 2:1-3; Rom. 5:12; Gen. 6:5; 
Jer. 17:9; Tito 1:15; Rom.3:10-18. 
 
III. Sendo eles o tronco de toda a humanidade, o delito dos seus  



pecados foi imputado a seus filhos; e a mesma morte em pecado, 
bem como a sua natureza corrompida, foram transmitidas a toda a 
sua posteridade, que deles procede por geração ordinária. 
At. 17:26; Gen. 2:17; Rom. 5:17, 15-19; I Cor. 15:21-22,45, 49; 
Sal.51:5; Gen.5:3; João3:6. 
 
IV. Desta corrupção original pela qual ficamos totalmente 
indispostos, adversos a todo o bem e inteiramente inclinados a todo 
o mal, é que procedem todas as transgressões atuais. 
Rom. 5:6, 7:18 e 5:7; Col. 1:21; Gen. 6:5 e 8:21; Rom. 3:10-12; 
Tiago 1:14-15; Ef. 2:2-3; Mat. 15-19. 
 
V. Esta corrupção da natureza persiste, durante esta vida, naqueles 
que são regenerados; e, embora seja ela perdoada e mortificada por 
Cristo, todavia tanto ela, como os seus impulsos, são real e 
propriamente pecado. 
Rom. 7:14, 17, 18, 21-23; Tiago 3-2; I João 1:8-10; Prov. 20:9; Ec. 7-
20; Gal.5:17. 
 
VI. Todo o pecado, tanto o original como o atual, sendo 
transgressão da justa lei de Deus e a ela contrária, torna, pela sua 
própria natureza, culpado o pecador e por essa culpa está ele 
sujeito à ira de Deus e à maldição da lei e, portanto, exposto à 
morte, com todas as misérias espirituais, temporais e eternas. 
I João 3:4; Rom. 2: 15; Rom. 3:9, 19; Ef. 2:3; Gal. 3:10; Rom. 6:23; 
Ef. 6:18; Lam, 3:39; Mat. 25:41; II Tess. 1:9. 

CAPÍTULO VII 
DO PACTO DE DEUS COM O HOMEM 

I. Tão grande é a distância entre Deus e a criatura, que, embora as 
criaturas racionais lhe devam obediência como ao seu Criador, 
nunca poderiam fruir nada dele como bem-aventurança e 
recompensa, senão por alguma voluntária condescendência da 
parte de Deus, a qual foi ele servido significar por meio de um pacto. 
Jó 9:32-33; Sal. 113:5-6; At. 17:24-25; Luc. 17: 10. 
 

II. O primeiro pacto feito com o homem era um pacto de obras; 
nesse pacto foi a vida prometida a Adão e nele à sua posteridade, 
sob a condição de perfeita obediência pessoal. 
Gal. 3:12; Rom. 5: 12-14 e 10:5; Gen. 2:17; Gal. 3: 10. 
 
III. O homem, tendo-se tornado pela sua queda incapaz de vida por 
esse pacto, o Senhor dignou-se fazer um segundo pacto, 
geralmente chamado o pacto da graça; nesse pacto ele livremente 
oferece aos pecadores a vida e a salvação por Jesus Cristo, 
exigindo deles a fé nele para que sejam salvos; e prometendo dar a 
todos os que estão ordenados para a vida o seu Santo Espírito, para 
dispô-los e habilitá-los a crer. 
Gal. 3:21; Rom. 3:20-21 e 8:3; Isa. 42:6; Gen. 3:15; Mat. 28:18-20; 
João 3:16; Rom. 1:16-17 e 10:6-9; At. 13:48; Ezeq. 36:26-27; João 
6:37, 44, 45; Luc. 11: 13; Gal. 3:14. 
 
IV. Este pacto da graça é freqüentemente apresentado nas 
Escrituras pelo nome de Testamento, em referência à morte de 
Cristo, o testador, e à perdurável herança, com tudo o que lhe 
pertence, legada neste pacto. 
Hb. 9:15-17. 
 
V. Este pacto no tempo da Lei não foi administrado como no tempo 
do Evangelho. Sob a Lei foi administrado por promessas, profecias, 
sacrifícios, pela circuncisão, pelo cordeiro pascoal e outros tipos e 
ordenanças dadas ao povo judeu, prefigurando, tudo, Cristo que 
havia de vir; por aquele tempo essas coisas, pela operação do 
Espírito Santo, foram suficientes e eficazes para instruir e edificar os 
eleitos na fé do Messias prometido, por quem tinham plena remissão 
dos pecados e a vida eterna: essa dispensarão chama-se o Velho 
Testamento. 
II Cor. 3:6-9; Rom. 6:7; Col. 2:11-12; I Cor. 5:7 e 10:14; Heb. 11:13; 
João 8:36; Gal. 3:7-9, 14. 
 
VI. Sob o Evangelho, quando foi manifestado Cristo, a substância, 
as ordenanças pelas quais este pacto é dispensado são a pregação 
da palavra e a administração dos sacramentos do batismo e da ceia 



do Senhor; por estas ordenanças, posto que poucas em número e 
administradas com maior simplicidade e menor glória externa, o 
pacto é manifestado com maior plenitude, evidência e eficácia 
espiritual, a todas as nações, aos judeus bem como aos gentios. É 
chamado o Novo Testamento. Não há, pois, dois pactos de graça 
diferentes em substância mas um e o mesmo sob várias 
dispensações. 
Col. 2:17; Mat. 28:19-2; I Cor. 11:23-25; Heb. 12:22-24; II Cor. 3:9-
11; Luc. 2:32; Ef. 2:15-19; Luc. 22:20; Gal. 3:14-16; At. 15: l 1; Rom. 
3:21-22, 30 e 4:16-17, e 23-24; Heb. 1:1-2. 

CAPÍTULO VIII 
DE CRISTO O MEDIADOR 

I. Aprouve a Deus em seu eterno propósito, escolher e ordenar o 
Senhor Jesus, seu Filho Unigênito, para ser o Mediador entre Deus 
e o homem, o Profeta, Sacerdote e Rei, o Cabeça e Salvador de sua 
Igreja, o Herdeiro de todas as coisas e o Juiz do Mundo; e deu-lhe 
desde toda a eternidade um povo para ser sua semente e para, no 
tempo devido, ser por ele remido, chamado, justificado, santificado e 
glorificado. 
Isa. 42: 1; I Ped. 1: 19-20; I Tim. 2:5; João 3:16; Deut. 18:15; At. 
3:20-22; Heb. 5:5-6; Isa. 9:6-7; Luc. 1:33; Heb. 1:2; Ef. 5:23; At. 
17:31; II Cor.5:10; João 17:6; Ef. 1:4; I Tim. 2:56; I Cor. 1:30; 
Rom.8:30. 
 
II. O Filho de Deus, a Segunda Pessoa da Trindade, sendo 
verdadeiro e eterno Deus, da mesma substância do Pai e igual a 
ele, quando chegou o cumprimento do tempo, tomou sobre si a 
natureza humana com todas as suas propriedades essenciais e 
enfermidades comuns, contudo sem pecado, sendo concebido pelo 
poder do Espírito Santo no ventre da Virgem Maria e da substância 
dela. As duas naturezas, inteiras, perfeitas e distintas - a Divindade 
e a humanidade - foram inseparavelmente unidas em uma só 
pessoa, sem conversão composição ou confusão; essa pessoa é 
verdadeiro Deus e verdadeiro homem, porém, um só Cristo, o único 
Mediador entre Deus e o homem. 

João 1:1,14; I João 5:20; Fil. 2:6; Gal. 4:4; Heb. 2:14, 17 e 4:15; Luc. 
1:27, 31, 35; Mat. 16:16; Col. 2:9; Rom. 9:5; Rom. 1:3-4; I Tim. 2:5. 
 
III. O Senhor Jesus, em sua natureza humana unida à divina, foi 
santificado e sem medida ungido com o Espírito Santo tendo em si 
todos os tesouros de sabedoria e ciência. Aprouve ao Pai que nele 
habitasse toda a plenitude, a fim de que, sendo santo, inocente, 
incontaminado e cheio de graça e verdade, estivesse perfeitamente 
preparado para exercer o ofício de Mediador e Fiador. Este ofício ele 
não tomou para si, mas para ele foi chamado pelo Pai, que lhe pôs 
nas mãos todo o poder e todo o juízo e lhe ordenou que os 
exercesse. 
Sal. 45:5; João 3:34; Heb. 1:8-9; Col. 2:3, e 1:9; Heb. 7:26; João 1: 
14; At. 10:38; Heb. 12:24, e 5:4-5; João 5:22, 27; Mat. 28:18. 
 
IV. Este ofício o Senhor Jesus empreendeu mui voluntariamente. 
Para que pudesse exercê-lo, foi feito sujeito à lei, que ele cumpriu 
perfeitamente; padeceu imediatamente em sua alma os mais cruéis 
tormentos e em seu corpo os mais penosos sofrimentos; foi 
crucificado e morreu; foi sepultado e ficou sob o poder da morte, 
mas não viu a corrupção; ao terceiro dia ressuscitou dos mortos com 
o mesmo corpo com que tinha padecido; com esse corpo subiu ao 
céu, onde está sentado à destra do Pai, fazendo intercessão; de lá 
voltará no fim do mundo para julgar os homens e os anjos. 
Sal. 40:7-8; Heb. 10:5-6; João 4:34: Fil. 2-8; Gal. 4:4; Mat. 3:15 e 
5:17; Mat. 26:37-38; Luc.22:24; Mat. 27.46; Fil 2:8; At. 2:24, 27 e 
13:37; I Cor.15:4; João 20:25-27; Luc. 24:50-51; II Ped. 3:22; Rom. 
8:34; Heb. 7:25; Rom. 14:10: At. 1:11, João5:28-29; Mat. 13:40-42. 
 
V. O Senhor Jesus, pela sua perfeita obediência e pelo sacrifício de 
si mesmo, sacrifício que pelo Eterno Espírito, ele ofereceu a Deus 
uma só vez, satisfez plenamente à justiça do Pai. e para todos 
aqueles que o Pai lhe deu adquiriu não só a reconciliação, como 
também uma herança perdurável no Reino dos Céus. 
Rom. 5: 19 e :25-26; Heb. 10: 14; Ef. 1: 11, 14; Col.1:20; II Cor.5: 18; 
20; João 17:2; Heb.9:12,15. 
 



VI. Ainda que a obra da redenção não foi realmente cumprida por 
Cristo senão depois da sua encarnação; contudo a virtude, a 
eficácia e os benefícios dela, em todas as épocas sucessivamente 
desde o princípio do mundo, foram comunicados aos eleitos 
naquelas promessas, tipos e sacrifícios, pelos quais ele foi revelado 
e significado como a semente da mulher que devia esmagar a 
cabeça da serpente, como o cordeiro morto desde o princípio do 
mundo, sendo o mesmo ontem, hoje e para sempre. 
Gal. 4:45; Gen. 3:15; Heb. 3:8. 
 
VII. Cristo, na obra da mediação, age de conformidade com as suas 
duas naturezas, fazendo cada natureza o que lhe é próprio: contudo, 
em razão da unidade da pessoa, o que é próprio de uma natureza é 
às vezes, na Escritura, atribuído à pessoa denominada pela outra 
natureza. 
João 10:17-l8; I Ped. 3:18; Heb. 9:14; At. 20:28; João3:13 
 
VIII. Cristo, com toda a certeza e eficazmente aplica e comunica a 
salvação a todos aqueles para os quais ele a adquiriu. Isto ele 
consegue, fazendo intercessão por eles e revelando-lhes na palavra 
e pela palavra os mistérios da salvação, persuadindo-os 
eficazmente pelo seu Espírito a crer e a obedecer, dirigindo os 
corações deles pela sua palavra e pelo seu onipotente poder e 
sabedoria, da maneira e pelos meios mais conformes com a sua 
admirável e inescrutável dispensação. 
João 6:37; 39 e10:15-16; I João 2:1; João 15:15; Ef. 1:9; João 17:6; 
II Cor. 4:13; Rom. 8:9, 14 e 15:18-19; João 17:17; Sal. 90:1; I Cor. 
15: 25-26; Col. 2:15; Luc. 10: 19. 
 

CAPÍTULO IX 
DO LIVRE ARBITRIO 

I. Deus dotou a vontade do homem de tal liberdade, que ele nem é 
forçado para o bem ou para o mal, nem a isso é determinado por 
qualquer necessidade absoluta da sua natureza. 
Tiago 1:14; Deut. 30:19; João 5:40; Mat. 17:12; At.7:51; Tiago 4:7. 

 
II. O homem, em seu estado de inocência, tinha a liberdade e o 
poder de querer e fazer aquilo que é bom e agradável a Deus, mas 
mudavelmente, de sorte que pudesse decair dessa liberdade e 
poder. 
Ec. 7:29; Col. 3: 10; Gen. 1:26 e 2:16-17 e 3:6. 
 
III. O homem, caindo em um estado de pecado, perdeu totalmente 
todo o poder de vontade quanto a qualquer bem espiritual que 
acompanhe a salvação, de sorte que um homem natural, 
inteiramente adverso a esse bem e morto no pecado, é incapaz de, 
pelo seu pr6prio poder, converter-se ou mesmo preparar-se para 
isso. 
Rom. 5:6 e 8:7-8; João 15:5; Rom. 3:9-10, 12, 23; Ef.2:1, 5; Col. 
2:13; João 6:44, 65; I Cor. 2:14; Tito 3:3-5. 
 
IV. Quando Deus converte um pecador e o transfere para o estado 
de graça, ele o liberta da sua natural escravidão ao pecado e, 
somente pela sua graça, o habilita a querer e fazer com toda a 
liberdade o que é espiritualmente bom, mas isso de tal modo que, 
por causa da corrupção, ainda nele existente, o pecador não faz o 
bem perfeitamente, nem deseja somente o que é bom, mas também 
o que é mau. 
Col.1: 13; João 8:34, 36; Fil. 2:13; Rom. 6:18, 22; Gal.5:17; Rom. 
7:15, 21-23; I João 1:8, 10. 
V. É no estado de glória que a vontade do homem se torna perfeita 
e imutavelmente livre para o bem só. 
Ef. 4:13; Judas, 24; I João 3:2. 

CAPÍTULO X 
DA VOCAÇÃO EFICAZ 

I. Todos aqueles que Deus predestinou para a vida, e só esses, é 
ele servido, no tempo por ele determinado e aceito, chamar 
eficazmente pela sua palavra e pelo seu Espírito, tirando-os por 
Jesus Cristo daquele estado de pecado e morte em que estão por 
natureza, e transpondo-os para a graça e salvação. Isto ele o faz, 



iluminando os seus entendimentos espiritualmente a fim de 
compreenderem as coisas de Deus para a salvação, tirando-lhes os 
seus corações de pedra e dando lhes corações de carne, renovando 
as suas vontades e determinando-as pela sua onipotência para 
aquilo que é bom e atraindo-os eficazmente a Jesus Cristo, mas de 
maneira que eles vêm mui livremente, sendo para isso dispostos 
pela sua graça. 
João 15:16; At. 13:48; Rom. 8:28-30 e 11:7; Ef. 1:5,10; I Tess. 5:9; 
11 Tess. 2:13-14; IICor.3:3,6; Tiago 1:18; I Cor. 2:12; Rom. 5:2; II 
Tim. 1:9-10; At. 26:18; I Cor. 2:10, 12: Ef. 1:17-18; II Cor. 4:6; Ezeq. 
36:26, e 11:19; Deut. 30:6; João 3:5; Gal. 6:15; Tito 3:5; I Ped. 1:23; 
João 6:44-45; Sal. 90;3; João 9:3; João6:37; Mat. 11:28; Apoc. 
22:17. 
 
II. Esta vocação eficaz é só da livre e especial graça de Deus e não 
provem de qualquer coisa prevista no homem; na vocação o homem 
é inteiramente passivo, até que, vivificado e renovado pelo Espírito 
Santo, fica habilitado a corresponder a ela e a receber a graça nela 
oferecida e comunicada. 
II Tim. 1:9; Tito 3:4-5; Rom. 9:11; I Cor. 2:14; Rom. 8:7-9; Ef. 2:5; 
João 6:37; Ezeq. 36:27; João5:25. 
 
III. As crianças que morrem na infância, sendo eleitas, são 
regeneradas e por Cristo salvas, por meio do Espírito, que opera 
quando, onde e como quer, Do mesmo modo são salvas todas as 
outras pessoas incapazes de serem exteriormente chamadas pelo 
ministério da palavra. 
Gen. 17:7; Sal. 105:8-10; Ezeq. 16-20-21; Luc. 18:1516; At. 2:39; 
Gal. 3:29; João 3:8 e 16:7-8; I João 5: 12; At. 4:12. 
 
IV. Os não eleitos, posto que sejam chamados pelo ministério da 
palavra e tenham algumas das operações comuns do Espírito, 
contudo não se chegam nunca a Cristo e portanto não podem ser 
salvos; muito menos poderão ser salvos por qualquer outro meio os 
que não professam a religião cristã, por mais diligentes que sejam 
em conformar as suas vidas com a luz da natureza e com a lei da 

religião que professam; o asseverar e manter que podem é muito 
pernicioso e detestável. 
Mat. l3:14-15; At. 28:24; Mat. 22:14; Mat. 13:20-21, e 7:22; Heb. 6:4-
5; João 6:64-66, e 8:24; At. 4:12; João 14:6 e 17:3; Ef. 2:12-13; II 
João 10: l 1; Gal. 1:8; I Cor. 16:22. 

CAPÍTULO XI 
DA JUSTIFICAÇÃO 

I. Os que Deus chama eficazmente, também livremente justifica. 
Esta justificação não consiste em Deus infundir neles a justiça, mas 
em perdoar os seus pecados e em considerar e aceitar as suas 
pessoas como justas. Deus não os justifica em razão de qualquer 
coisa neles operada ou por eles feita, mas somente em 
consideração da obra de Cristo; não lhes imputando como justiça a 
própria fé, o ato de crer ou qualquer outro ato de obediência 
evangélica, mas imputando-lhes a obediência e a satisfação de 
Cristo, quando eles o recebem e se firmam nele pela fé, que não 
têm de si mesmos, mas que é dom de Deus. 
Rom. 8:30 e 3:24, 27-28; II Cor. 5:19, 21; Tito 3:5-7; Ef. 1:7; Jer. 
23:6; João 1:12 e 6:44-45; At. 10:43-44; Fil. 1:20; Ef. 2:8. 
 
II. A fé, assim recebendo e assim se firmando em Cristo e na justiça 
dele, é o único instrumento de justificação; ela, contudo não está 
sozinha na pessoa justificada, mas sempre anda acompanhada de 
todas as outras graças salvadores; não é uma fé morta, mas obra 
por amor. 
João 3:16, 18, 36; Rom. 3:28, e 5: I; Tiago 2:17, 22, 26; Gal. 5:6. 
 
III. Cristo, pela sua obediência e morte, pagou plenamente a dívida 
de todos os que são justificados, e, em lugar deles, fez a seu Pai 
uma satisfação própria, real e plena. Contudo, como Cristo foi pelo 
Pai dado em favor deles e como a obediência e satisfação dele 
foram aceitas em lugar deles, ambas livremente e não por qualquer 
coisa neles existente, a justificação deles é só da livre graça, a fim 
de que tanto a justiça restrita como a abundante graça de Deus 
sejam glorificadas na justificação dos pecadores. 



Rom. 5:8, 9, 18; II Tim. 2:5-6; Heb. 10:10, 14; Rom. 8:32; II Cor. 
5:21; Mat. 3:17; Ef. 5:2; Rom. 3:26; Ef. 2:7. 
 
IV. Deus, desde toda a eternidade, decretou justificar todos os 
eleitos, e Cristo, no cumprimento do tempo, morreu pelos pecados 
deles e ressuscitou para a justificação deles; contudo eles não são 
justificados enquanto o Espírito Santo, no tempo próprio, não lhes 
aplica de fato os méritos de Cristo. 
Gal. 3:8; I Ped. 1:2, 19-20; Gal. 4:4; I Tim. 2:6; Rom. 4:25; I Ped. 
1:21; Col. 1:21-22; Tito 3:4-7. 
 
V. Deus continua a perdoar os pecados dos que são justificados. 
Embora eles nunca poderão decair do estado de justificação, 
poderão, contudo, incorrer no paternal desagrado de Deus. e ficar 
privados da luz do seu rosto, até que se humilhem, confessem os 
seus pecados, peçam perdão e renovem a sua fé e o seu 
arrependimento. 
Mat. 6:12; I João 1:7, 9, e 2:1-2; Luc. 22:32; João 10:28; Sal. 89:31-
33; e 32:5. 
 
VI. A justificação dos crentes sob o Velho Testamento era, em todos 
estes respeitos. a mesma justificação dos crentes sob o Novo 
Testamento. 
Gal. 3:9, 13-14; Rom. 4:22, 24. 

CAPÍTULO XII DA ADOÇÃO 

I. Todos os que são justificados é Deus servido, em seu único Filho 
Jesus Cristo e por ele, fazer participantes da graça da adoção. Por 
essa graça eles são recebidos no número dos filhos de Deus e 
gozam a liberdade e privilégios deles; têm sobre si o nome deles, 
recebem o Espírito de adoção, têm acesso com confiança ao trono 
da graça e são habilitados, a clamar "Abba, Pai"; são tratados com 
comiseração, protegidos, providos e por ele corrigidos, como por um 
pai; nunca, porém, abandonados, mas selados para o dia de 
redenção, e herdam as promessas, como herdeiros da eterna 
salvação. 

Ef. 1:5; Gal. 4:4-5; Rom. 8:17; João 1: 12; Jer. 14:9; II Cor. 6:18; 
Apoc. 3:12; Rom. 8:15; Ef. 3:12; Gal. 4:6; Sal. 10313; Prov. 14.26; 
Mat. 6:30, 32; Heb. 12:6; Lam. 3:31-32; Ef. 4:30; Heb. 6:12; I Ped. 1: 
3-4; Heb. 1: 14. 

CAPÍTULO XIII 
DA SANTIFICAÇÃO 

I. Os que são eficazmente chamados e regenerados, tendo criado 
em si um novo coração e um novo espírito, são além disso 
santificados real e pessoalmente, pela virtude da morte e 
ressurreição de Cristo, pela sua palavra e pelo seu Espírito, que 
neles habita; o domínio do corpo do pecado é neles todo destruído, 
as suas várias concupiscências são mais é mais enfraquecidas e 
mortificadas, e eles são mais e mais vivificados e fortalecidos em 
todas as graças salvadores, para a prática da verdadeira santidade, 
sem a qual ninguém verá a Deus. 
I Cor. 1:30; At. 20:32; Fil. 3:10; Rom. 6:5-6; João 17:17, 19; Ef. 5-26;  
II Tess. 2:13; Rom. 6:6, 14; Gal. 5:24; Col., 1:10-11; Ef. 3:16-19; II 
Cor. 7:1; Col. 1:28, e 4:12; Heb. 12:14. 
 
II. Esta santificação é no homem todo, porém imperfeita nesta vida; 
ainda persistem em todas as partes dele restos da corrupção, e daí 
nasce uma guerra contínua e irreconciliável - a carne lutando contra 
o espírito e o espírito contra a carne. 
I Tess. 5:23; I João 1:10; Fil. 3:12; Gal. 5:17; I Ped.2:11. 
 
III. Nesta guerra, embora prevaleçam por algum tempo as 
corrupções que ficam, contudo, pelo contínuo socorro da eficácia do 
santificador Espírito de Cristo, a parte regenerada do homem novo 
vence, e assim os santos crescem em graça, aperfeiçoando a 
santidade no temor de Deus. 
Rom. 7:23, e 6:14; I João 5:4; Ef. 4:15-16; II Ped. 3:18; II Cor. 3:18, 
e 7: 1. 
 



CAPÍTULO XIV 
DA FÉ SALVADORA 

I. A graça da fé, pela qual os eleitos são habilitados a crer para a 
salvação das suas almas, é a obra que o Espírito de Cristo faz nos 
corações deles, e é ordinariamente operada pelo ministério da 
palavra; por esse ministério, bem como pela administração dos 
sacramentos e pela oração, ela é aumentada e fortalecida. 
Heb. 10:39; II Cor. 4:13; Ef. 1:17-20, e 2:8; Mat. 28:19-20; Rom. 
10:14, 17: I Cor. 1:21; I Ped. 2:2; Rom. 1:16-17; Luc. 22:19; João 
6:54-56; Rom. 6:11; Luc. 17:5, e 22:32. 
 
II. Por essa fé o cristão, segundo a autoridade do mesmo Deus que 
fala em sua palavra, crê ser verdade tudo quanto nela é revelado, e 
age de conformidade com aquilo que cada passagem contém em 
particular, prestando obediência aos mandamentos, tremendo às 
ameaças e abraçando as promessas de Deus para esta vida e para 
a futura; porém os principais atos de fé salvadora são - aceitar e 
receber a Cristo e firmar-se só nele para a justificação, santificação 
e vida eterna, isto em virtude do pacto da graça. 
João 6:42; I Tess. 2:13; I João 5:10; At. 24:14; Mat. 22:37-40; Rom. 
16:26; Isa. 66:2; Heb. 11:13; I Tim. 6:8; João1:12; At. 16:31; Gal. 
2:20; At. 15: 11. 
 
III. Esta fé é de diferentes graus, é fraca ou forte; pode ser muitas 
vezes e de muitos modos assaltada e enfraquecida, mas sempre 
alcança a vitória, atingindo em muitos a uma perfeita segurança em 
Cristo, que é não somente o autor, como também o consumador da 
fé. 
Rom. 4:19-20; Mat. 6:30, e 5: 10; Ef. 6:16; I João 4:5; Heb. 6:11, 12, 
10:22 e 12:2. 
 
 
 
 

CAPÍTULO XV 
DO ARREPENDIMENTO PARA A VIDA 

I. O arrependimento para a vida é uma graça evangélica, cuja 
doutrina deve ser tão pregada por todo o ministro do Evangelho 
como a da fé em Cristo. 
At. 11: 18; Luc. 24:47; Mar. 1: 15; At. 20:21. 
 
II. Movido pelo reconhecimento e sentimento, não só do perigo, mas 
também da impureza e odiosidade do pecado como contrários à 
santa natureza e justa lei de Deus; apreendendo a misericórdia 
divina manifestada em Cristo aos que são penitentes, o pecador 
pelo arrependimento, de tal maneira sente e aborrece os seus 
pecados, que, deixando-os, se volta para Deus, tencionando e 
procurando andar com ele em todos os caminhos dos seus 
mandamentos. 
Ezeq. 18:30-31 e 34:31; Sal.51:4; Jer. 31:18-19; II Cor.7:11; Sal. 
119:6, 59, 106; Mat. 21:28-29. 
 
III. Ainda que não devemos confiar no arrependimento como sendo 
de algum modo uma satisfação pelo pecado ou em qualquer sentido 
a causa do perdão dele, o que é ato da livre graça de Deus em 
Cristo, contudo, ele é de tal modo necessário aos pecadores, que 
sem ele ninguém poderá esperar o perdão, 
Ez. 36:31-32 e 16:63; Os. 14:2, 4; Rom. 3:24; Ef. 1: 7; Luc. 13:3, S; 
At. 17:30,31. 
 
IV. Como não há pecado tão pequeno que não mereça a 
condenação, assim também não há pecado tão grande que possa 
trazer a condenação sobre os que se arrependem verdadeiramente. 
Rom. 6:23; Mat. 12:36; Isa. 55: 7; Rom. 8:1; Isa. 1: 18., 
 
V. Os homens não devem se contentar com um arrependimento 
geral, mas é dever de todos procurar arrepender-se particularmente 
de cada um dos seus pecados. 
Sal. 19:13; Luc. 19:8; I Tim. 1:13, 15. 
 



VI. Como todo o homem é obrigado a fazer a Deus confissão 
particular das suas faltas, pedindo-lhe o perdão delas, fazendo o 
que, achará misericórdia, se deixar os seus pecados, assim também 
aquele que escandaliza a seu irmão ou a Igreja de Cristo, deve estar 
pronto, por uma confissão particular ou pública do seu pecado e do 
pesar que por ele sente, a declarar o seu arrependimento aos que 
estão ofendidos; isto feito, estes devem reconciliar-se com ele e 
recebê-lo em amor. 
Sal. 32:5-6; Prov. 28:13; I João 1:9; Tiago 5: 16; Luc. 17:3-4; Josué 
7:19; II Cor. 2:8. 

CAPÍTULO XVI 
DAS BOAS OBRAS 

I. Boas obras são somente aquelas que Deus ordena em sua santa 
palavra, não as que, sem autoridade dela, são aconselhadas pelos 
homens movidos de um zelo cego ou sob qualquer outro pretexto de 
boa intenção. 
Miq. 6:8; Rom. 12:2; Heb. 13:21; Mat. I5:9; Isa. 29:13; I Ped. 1:18; 
João 16:2; Rom. 10:2;1 Sam. I5:22; Deut. 10:12-13; Col. 2:16, 17, 
20-23. 
 
II. Estas boas obras, feitas em obediência aos mandamentos de 
Deus, são o fruto e as evidências de uma fé viva e verdadeira; por 
elas os crentes manifestam a sua gratidão, robustecem a sua 
confiança, edificam os seus irmãos, adornam a profissão do 
Evangelho, tapam a boca aos adversários e glorificam a Deus, cuja 
feitura são, criados em Jesus Cristo para isso mesmo, a fim de que, 
tendo o seu fruto em santificação, tenham no fim a vida eterna. 
Tiago 2:18, 22; Sal. 116-12-13; I Ped. 2:9; I João 2:3,5; II Ped. 1:5-
10; II Cor. 9:2; Mat. 5:16; I Tim. 4:12; Tito 2:5, 912; I Tim. 6:1; I 
Pedro. 2:12, 15; Fil. 1,11; João 15:8; Ef. 2:10; Rom. 6:22. 
 
III. O poder de fazer boas obras não é de modo algum dos próprios 
fiéis, mas provém inteiramente do Espírito de Cristo. A fim de que 
sejam para isso habilitados, é necessário, além da graça que já 
receberam, uma influência positiva do mesmo Espírito Santo para 

obrar neles o querer e o perfazer segundo o seu beneplácito; 
contudo, não devem por isso tornar-se negligentes, como se não 
fossem obrigados a cumprir qualquer dever senão quando movidos 
especialmente pelo Espírito, mas devem esforçar-se por estimular a 
graça de Deus que há neles. 
João I5:4-6; Luc. 11:13; Fil. 2:13, e 4:13; II Cor. 3:5; Ef. 3:16; Fil. 
2:12; Heb. 6:11-12; Isa. 64:7. 
 
IV. Os que alcançam pela sua obediência a maior perfeição possível 
nesta vida estão tão longe de exceder as suas obrigações e fazer 
mais do que Deus requer, que são deficientes em muitas coisas que 
são obrigados a fazer. 
Luc. 17: 10; Gal. 5: 17. 
 
V. Não podemos, pelas nossas melhores obras, merecer da mão de 
Deus perdão de pecado ou a vida eterna, porque é grande a 
desproporção que há entre eles e a glória porvir, e infinita a 
distância que vai de nós a Deus, a quem não podemos ser úteis por 
meio delas, nem satisfazer pela dívida dos nossos pecados 
anteriores; e porque, como boas, procedem do Espírito e, como 
nossas, são impuras e misturadas com tanta fraqueza e imperfeição, 
que não podem suportar a severidade do juízo de Deus; assim, 
depois que tivermos feito tudo quanto podemos, temos cumprido tão 
somente, o nosso dever, e somos servos inúteis. 
Rom. 3:20, e 4:2,4, 6; Ef. 2:8-9; Luc. 17:lO;Gal. 5:2223; Isa. 64-6; 
Sal. 143, 2, e 130:3. 
 
VI. Não obstante o que havemos dito, sendo aceitas por meio de 
Cristo as pessoas dos crentes, também são aceitas nele as boas 
obras deles, não como se fossem, nesta vida, inteiramente puras e 
irrepreensíveis à vista de Deus, mas porque Deus considerando-as 
em seu Filho, é servido aceitar e recompensar aquilo que é sincero, 
embora seja acompanhado de muitas fraquezas e imperfeições. 
Ef. 1:6; I Ped. 2:5; Sal. 143:2; II Cor. 8:12; Heb. 6:10; Mat. 2,5:21, 
23. 
 



VII. As obras feitas pelos não regenerados, embora sejam, quanto à 
matéria, coisas que Deus ordena, e úteis tanto a si mesmos como 
aos outros, contudo, porque procedem de corações não purificados 
pela fé, não são feitas devidamente - segundo a palavra; - nem para 
um fim justo - a glória de Deus; são pecaminosas e não podem 
agradar a Deus, nem preparar o homem para receber a graça de 
Deus; não obstante, o negligenciá-las é ainda mais pecaminoso e 
ofensivo a Deus. 
II Reis 10:30, 31; Fil. 1:15-16, 18; Heb. 11:4, 6; Mar. 10:20-21; I Cor. 
13:3; Isa. 1:12; Mat. 6:2, 5, 16; Ag. 2:14; Amós 5:21-22; Mar. 7:6-7; 
Sal. 14:4; e 36:3; Mat. 2,5:41-45, e 23:23. 

CAPÍTULO XVII 
DA PERSEVERANÇA DOS SANTOS 

I. Os que Deus aceitou em seu Bem-amado, os que ele chamou 
eficazmente e santificou pelo seu Espírito, não podem decair do 
estado da graça, nem total, nem finalmente; mas, com toda a 
certeza hão de perseverar nesse estado até o fim e serão 
eternamente salvos. 
Fil. 1: 6; João 10: 28-29; I Ped. 1:5, 9. 
 
II. Esta perseverança dos santos não depende do livre arbítrio deles, 
mas da imutabilidade do decreto da eleição, procedente do livre e 
imutável amor de Deus Pai, da eficácia do mérito e intercessão de 
Jesus Cristo, da permanência do Espírito e da semente de Deus 
neles e da natureza do pacto da graça; de todas estas coisas vêm a 
sua certeza e infalibilidade. , 
II Tim. 2:19; Jer. 31:3; João 17:11, 24; Heb 7:25; Luc. 22:32; Rom. 
8:33, 34, 38-39; João 14:16-17; I João 2:27 e 3:9; Jer. 32:40; II Tess. 
3:3; I João 2:19; João 10:28. 
 
III. Eles, porém, pelas tentações de Satanás e do mundo, pela força 
da corrupção neles restante e pela negligência dos meios de 
preservação, podem cair em graves pecados e por algum tempo 
continuar neles; incorrem assim no desagrado de Deus, entristecem 
o seu Santo Espírito e de algum modo vêm a ser privados das suas 

graças e confortos; têm os seus corações endurecidos e as suas 
consciências feridas; prejudicam e escandalizam os outros e atraem 
sobre si juízos temporais. 
Sal. 51:14; Mat. 26:70-74; II Sam. 12:9, 13; Isa. 64:7, 9; II Sam. 
11:27; Ef. 6:30; Sal. 51:8, 10, 12; Apoc. 2:4; Isa. 63:17; Mar. 6:52; 
Sal. 32:3-4; II Sam. 12:14; Sal. 89:31-32; I Cor. 11:32. 

CAPÍTULO XVIII 
DA CERTEZA DA GRAÇA E DA SALVAÇÃO 

I. Ainda que os hipócritas e os outros não regenerados podem iludir-
se vãmente com falsas esperanças e carnal presunção de se 
acharem no favor de Deus e em estado de Salvação, esperança 
essa que perecerá, contudo, os que verdadeiramente crêem no 
Senhor Jesus e o amam com sinceridade, procurando andar diante 
dele em toda a boa consciência, podem, nesta vida, certificar-se de 
se acharem em estado de graça e podem regozijar-se na esperança 
da glória de Deus, nessa esperança que nunca os envergonhará. 
Deut. 29:19; Miq. 3:11; João 5:41; Mat. 8:22-23; I João 2:3 e 5: 13; 
Rom. 5:2, S; II Tim. 4:7-8. 
 
II. Esta certeza não é uma mera persuasão conjectural e provável, 
fundada numa falsa esperança, mas uma infalível segurança da fé, 
fundada na divina verdade das promessas de salvação, na 
evidência interna daquelas graças a que são feitas essas 
promessas, no testemunho do Espírito de adoção que testifica com 
os nossos espíritos sermos nós filhos de Deus, no testemunho 
desse Espírito que é o penhor de nossa herança e por quem somos 
selados para o dia da redenção. 
Heb. 6:11, 17-19; I Ped. 1:4-5, 10-11; I João 3:14; Rom.8:15-16; 
Ef.1: 13-14, e 4:30; II Cor.1:21-22. 
 
III. Esta segurança infalível não pertence de tal modo à essência da 
fé, que um verdadeiro crente, antes de possuí-la, não tenha de 
esperar muito e lutar com muitas dificuldades; contudo, sendo pelo 
Espírito habilitado a conhecer as coisas que lhe são livremente 
dadas por Deus, ele pode alcançá-la sem revelação extraordinária, 



no devido uso dos meios ordinários. É, pois, dever de todo o fiel 
fazer toda a diligência para tornar certas a sua vocação e eleição, a 
fim de que por esse modo seja o seu coração no Espírito Santo 
confirmado em paz e gozo, em amor e gratidão para com Deus, em 
firmeza e alegria nos deveres da obediência que são os frutos 
próprios desta segurança. Este privilégio está, pois, muito longe de 
predispor os homens à negligência. 
I João 5:13; I Cor. 2:12; I João 4:13; Heb. 6:11-12; II Ped. 1:10; 
Rom. 5:1-2, 5. 14:17, e 15:13; Sal. 119:32; Rom. 6:1-2; Tito 2:11-12, 
14; II Cor. 7: 1; Rom. 8: 1; 12; I João 1:6-7, e 3:2-3. 
 
IV. Por diversos modos podem os crentes ter a sua segurança de 
salvação abalada, diminuída e interrompida negligenciando a 
conservação dela, caindo em algum pecado especial que fira a 
consciência e entristeça o Espírito Santo, cedendo a fortes e 
repentinas tentações, retirando Deus a luz do seu rosto e permitindo 
que andem em trevas e não tenham luz mesmo os que temem; 
contudo, eles nunca ficam inteiramente privados daquela semente 
de Deus e da vida da fé, daquele amor a Cristo e aos irmãos, 
daquela sinceridade de coração e consciência do dever; dessas 
bênçãos a certeza de salvação poderá, no tempo próprio, ser 
restaurada pela operação do Espírito, e por meio delas eles são, no 
entanto, suportados para não caírem no desespero absoluto. 
Sal. 51: 8, 12, 14; Ef. 4:30; Sal. 77: 1-10, e 31:32; I João 3:9; Luc. 
22:32; Miq. 7:7-9; Jer. 32:40; II Cor. 4:8-10. 

CAPÍTULO XIX 
DA LEI DE DEUS 

I. Deus deu a Adão uma lei como um pacto de obras. Por este pacto 
Deus o obrigou, bem como toda sua posteridade, a uma obediência 
pessoal, inteira, exata e perpétua; prometeu-lhe a vida sob a 
condição dele cumprir com a lei e o ameaçou com a morte no caso 
dele violá-la; e dotou-o com o poder e capacidade de guardá-la. 
Gen. 1:26, e 2:17; Ef. 4:24; Rom. 2:14-15, e 10:5, e 5:12, 19. 
 

II. Essa lei, depois da queda do homem, continuou a ser uma 
perfeita regra de justiça. Como tal, foi por Deus entregue no monte 
Sinai em dez mandamentos e escrita em duas tábuas; os primeiros 
quatro mandamentos ensinam os nossos deveres para com Deus e 
os outros seis os nossos deveres para com o homem. 
Tiago 1:25 e 2:8, 10; Deut. 5:32, e 10:4; Mat. 22:37-40. 
 
III. Além dessa lei, geralmente chamada lei moral, foi Deus servido 
dar ao seu povo de Israel, considerado uma igreja sob a sua tutela, 
leis cerimoniais que contêm diversas ordenanças típicas. Essas leis, 
que em parte se referem ao culto e prefiguram Cristo, as suas 
graças, os seus atos, os seus sofrimentos e os seus benefícios, e 
em parte representam várias instruções de deveres morais, estão 
todas abrogadas sob o Novo Testamento. 
Heb.10:1; Gal. 4:1-3; Col. 2:17; Exo. 12:14; I Cor.5:7; II Cor. 6:17; 
Col. 2:14, 16-17; Ef. 2:15-16. 
 
IV. A esse mesmo povo, considerado como um corpo político, Deus 
deu leis civis que terminaram com aquela nacionalidade, e que 
agora não obrigam além do que exige a sua eqüidade geral. 
Exo. 21, e 22:1-29; Gen. 49:10; Mat. 5:38-39. 
 
V. A lei moral obriga para sempre a todos a prestar-lhe obediência, 
tanto as pessoas justificadas como as outras, e isto não somente 
quanto à matéria nela contida, mas também pelo respeito à 
autoridade de Deus, o Criador, que a deu. Cristo, no Evangelho, não 
desfaz de modo algum esta obrigação, antes a confirma. 
I João 2:3-4, 7; Rom. 3:31; Tiago, 2:8, 10, 11; Rom-. 3:19- Mat. 5:18-
19. 
 
VI. Embora os verdadeiros crentes não estejam debaixo da lei como 
pacto de obras, para serem por ela justificados ou condenados, 
contudo, ela lhes serve de grande proveito, como aos outros; 
manifestando-lhes, como regra de vida, a vontade de Deus, e o 
dever que eles têm, ela os dirige e os obriga a andar segundo a 
retidão; descobre-lhes também as pecaminosas poluções da sua 
natureza, dos seus corações e das suas vidas, de maneira que eles, 



examinando-se por meio dela, alcançam mais profundas convicções 
do pecado, maior humilhação por causa deles e maior aversão a 
eles, e ao mesmo tempo lhes dá uma melhor apreciação da 
necessidade que têm de Cristo e da perfeição da obediência dele. 
Ela é também de utilidade aos regenerados, a fim de conter a sua 
corrupção, pois proíbe o pecado; as suas ameaças servem para 
mostrar o que merecem os seus pecados e quais as aflições que por 
causa deles devem esperar nesta vida, ainda que sejam livres da 
maldição ameaçada na lei. Do mesmo modo as suas promessas 
mostram que Deus aprova a obediência deles e que bênção podem 
esperar, obedecendo, ainda que essas bênçãos não lhes sejam 
devidas pela lei considerada como pacto das obras - assim o fazer 
um homem o bem ou o evitar ele o mal, porque a lei anima aquilo e 
proibe isto, não é prova de estar ele debaixo da lei e não debaixo da 
graça. 
Rom. 6:14,e 8:1; Gal. 3:13; Rom. 7:12, 22, 25; Sal.119:5; I Cor. 7:19; 
Rom.7:7, e 3:20; Tiago 1:23, 25; Rom. 7:9,14, 24; Gal. 3:24; Rom. 
8:3-4; Rom. 7:25; Tiago 2:11; Esdras 9:13-14; Sal. 89:30-34 e 37:11, 
e 19:11; Gal. 2:16; Luc. 17:10; Rom. 6:12,-14; Heb. 12:28-29; I Ped. 
3:8-12; Sal. 34:12, 16. 
 
VII. Os supracitados usos da lei não são contrários à graça do 
Evangelho, mas suavemente condizem com ela, pois o Espírito de 
Cristo submete e habilita a vontade do homem a fazer livre e 
alegremente aquilo que a vontade de Deus, revelada na lei, requer 
se faça. 
Gal. 3:21; Ezeq. 36:27; Heb. 5:10. 

CAPÍTULO XX 
DA LIBERDADE CRISTÃ E DA LIBERDADE DE 

CONSCIÊNCIA 

I. A liberdade que Cristo, sob o Evangelho, comprou para os crentes 
consiste em serem eles libertos do delito do pecado, da ira 
condenatória de Deus, da maldição da lei moral e em serem livres 
do poder deste mundo. do cativeiro de Satanás, do domínio do 
pecado, do mal das aflições, do aguilhão da morte, da vitória da 

sepultura e da condenação eterna: como também em terem livre 
acesso a Deus, em lhe prestarem obediência, não movidos de um 
medo servil, mas de amor filial e espírito voluntário. Todos estes 
privilégios eram comuns também aos crentes debaixo da lei, mas 
sob o Evangelho, a liberdade dos cristãos está mais ampliada, 
achando-se eles isentos do jugo da lei cerimonial a que estava 
sujeita a Igreja Judaica, e tendo maior confiança de acesso ao trono 
da graça e mais abundantes comunicações do Espírito de Deus, do 
que os crentes debaixo da lei ordinariamente alcançavam. 
Tito 2:14; I Tess. 1: 10; Gal. 3:13; Rom. 8: 1; Gal. 1:4; At. 26:18; 
Rom. 6:14; I João 1:7; Sal. 119:71; Rom. 8:28; I Cor, 15:54-57; Rom. 
5l: 1-2; Ef. 2:18 e 3:12; Heb. 10: 19; Rom. 8:14. 15; Gal. 6:6; I João 
6:18; Gal. 3:9, 14, e 5: 1; At. 15: 10; Heb. 4:14, 16, e 10: 19-22; João 
7:38-39; Rom. 5:5. 
 
II. Só Deus é senhor da consciência, e ele deixou livre das doutrinas 
e mandamentos humanos que em qualquer coisa, sejam contrários 
à sua palavra ou que, em matéria de fé ou de culto estejam fora 
dela. Assim crer tais doutrinas ou obedecer a tais mandamentos 
como coisa de consciência é trair a verdadeira liberdade de 
consciência; e requerer para elas fé implícita e obediência cega e 
absoluta é destruir a liberdade de consciência e a mesma razão. 
Rom. 14:4, 10; Tiago 4:12; At. 4:19, e 5:29; Mat. 28:8-10; Col. 2:20-
23; Gal. 1: 10, e 2:4-5, e 4:9-10, e 5: 1;. Rom, 14:23; At. 17:11; João 
4:22; Jer. 8:9; I Ped. 3: 15. 
 
III. Aqueles que, sob o pretexto de liberdade cristã, cometem 
qualquer pecado ou toleram qualquer concupiscência, destroem por 
isso mesmo o fim da liberdade cristã; o fim da liberdade é que, 
sendo livres das mãos dos nossos inimigos, sem medo sirvamos ao 
Senhor em santidade e justiça, diante dele todos os dias da nossa 
vida. 
Luc. 1:74-75; Rom. 6:15; Gal. 5:13; I Ped. 2:16; II Ped. 3: 15. 
 
IV. Visto que os poderes que Deus ordenou, e a liberdade que Cristo 
comprou, não foram por Deus designados para destruir, mas para 
que mutuamente nos apoiemos e preservemos uns aos outros, 



resistem à ordenança de Deus os que, sob pretexto de liberdade 
cristã, se opõem a qualquer poder legítimo, civil ou religioso, ou ao 
exercício dele. Se publicarem opiniões ou mantiverem práticas 
contrárias à luz da natureza ou aos reconhecidos princípios do 
Cristianismo concernentes à fé, ao culto ou ao procedimento; se 
publicarem opiniões, ou mantiverem práticas contrárias ao poder da 
piedade ou que, por sua própria natureza ou pelo modo de publicá-
las e mantê-las, são destrutivas da paz externa da Igreja e da ordem 
que Cristo estabeleceu nela, podem, de justiça ser processados e 
visitados com as censuras eclesiásticas. 
I Ped. 2:13-16; Heb. 13:17; Mat. 18:15-17; II Tess.3:14; Tito3:10; I 
Cor. 5:11-13; Rom. 16:17; II Tess. 3:6. 

CAPÍTULO XXI 
DO CULTO RELIGIOSO E DO DOMINGO 

I. A luz da natureza mostra que há um Deus que tem domínio e 
soberania sobre tudo, que é bom e faz bem a todos, e que, portanto, 
deve ser temido, amado, louvado, invocado, crido e servido de todo 
o coração, de toda a alma e de toda a força; mas o modo aceitável 
de adorar o verdadeiro Deus é instituído por ele mesmo e tão 
limitado pela sua vontade revelada, que não deve ser adorado 
segundo as imaginações e invenções dos homens ou sugestões de 
Satanás nem sob qualquer representação visível ou de qualquer 
outro modo não prescrito nas Santas Escrituras. 
Rom. 1:20; Sal. 119:68, e 31:33; At. 14:17; Deut. 12:32; Mat. I5:9, e 
4:9, 10; João 4:3, 24; Exo. 20:4-6. 
 
II. O culto religioso deve ser prestado a Deus o Pai, o Filho e o 
Espírito Santo - e só a ele; não deve ser prestado nem aos anjos, 
nem aos santos, nem a qualquer outra criatura; nem, depois da 
queda, deve ser prestado a Deus pela mediação de qualquer outro 
senão Cristo. 
João 5:23; Mat. 28:19; II Cor. 13:14; Col. 2:18; Apoc 19:10; Rom. 
l:25; João 14:6; I Tim. 2:5; Ef. 2:18; Col. 3:17. 
 

III. A oração com ações de graças, sendo uma parte especial do 
culto religioso, é por Deus exigida de todos os homens; e, para que 
seja aceita, deve ser feita em o nome do Filho, pelo auxílio do seu 
Espírito, segundo a sua vontade, e isto com inteligência, reverência, 
humildade, fervor, fé, amor e perseverança. Se for vocal, deve ser 
proferida em uma língua conhecida dos circunstantes. 
Fil. 4:6; I Tim. 2:1; Col. 4:2; Sal. 65:2, e 67:3; I Tess. 5:17-18; João 
14:13-14; I Ped. 2:5; Rom. 8:26; Ef. 6:8; João 5:14; Sal. 47:7; Heb. 
12:28; Gen. 18:27; Tiago 5:16; Ef. 6:18; I Cor. 14:14. 
 
IV. A oração deve ser feita por coisas lícitas e por todas as classes 
de homens que existem atualmente ou que existirão no futuro; mas 
não pelos mortos, nem por aqueles que se saiba terem cometido o 
pecado para a morte. 
Mat. 26:42; I Tim. 2:1-2; João 17:20; II Sam. 7:29, e 12:21-23; Luc. 
16:25-26; I João 5: 16. 
 
V. A leitura das Escrituras com o temor divino, a sã pregação da 
palavra e a consciente atenção a ela em obediência a Deus, com 
inteligência, fé e reverência; o cantar salmos com graças no 
coração, bem como a devida administração e digna recepção dos 
sacramentos instituídos por Cristo - são partes do ordinário culto de 
Deus, além dos juramentos religiosos; votos, jejuns solenes e ações 
de graças em ocasiões especiais, tudo o que, em seus vários 
tempos e ocasiões próprias, deve ser usado de um modo santo e 
religioso. 
At. 15:21; Apoc. 1:3; II Tim. 4:2; Tiago 1:22: At. 10:33; Heb. 4:2; Col. 
3:16; Ef. 5:19; Tiago 5:13; At. 16:25; Mat. 28:19; At. 2:42; Deut. 6:13; 
Ne. 10:29; Ec. 5:4-5; Joel 2:12; Mat. 9:15. 
 
VI. Agora, sob o Evangelho, nem a oração, nem qualquer outro ato 
do culto religioso é restrito a um certo lugar, nem se torna mais 
aceito por causa do lugar em que se ofereça ou para o qual se dirija, 
mas, Deus deve ser adorado em todo o lugar, em espírito e verdade 
- tanto em famílias diariamente e em secreto, estando cada um 
sozinho, como também mais solenemente em assembléias públicas, 
que não devem ser descuidosas, nem voluntariamente desprezadas 



nem abandonadas, sempre que Deus, pela sua providência, 
proporciona ocasião. 
João 5:21; Mal. 1:11; I Tim. 2:8; João 4:23-24; Jer. 10: 25; Jó 1:5; II 
Sam. 6:18-20; Deut. 6:6-7; Mat. 6: 11, e 6:6; Isa. 56:7; Heb. 10:25; 
Prov. 5:34; At. 2:42. 
 
VII. Como é lei da natureza que, em geral, uma devida proporção do 
tempo seja destinada ao culto de Deus, assim também em sua 
palavra, por um preceito positivo, moral e perpétuo, preceito que 
obriga a todos os homens em todos os séculos, Deus designou 
particularmente um dia em sete para ser um sábado (descanso) 
santificado por Ele; desde o princípio do mundo, até a ressurreição 
de Cristo, esse dia foi o último da semana; e desde a ressurreição 
de Cristo foi mudado para o primeiro dia da semana, dia que na 
Escritura é chamado Domingo, ou dia do Senhor, e que há de 
continuar até ao fim do mundo como o sábado cristão. 
Exo. 20:8-11; Gen. 2:3; I Cor. 16:1-2; At. 20:7; Apoc.1:10; Mat. 5: 17-
18. 
 
VIII. Este sábado é santificado ao Senhor quando os homens, tendo 
devidamente preparado os seus corações e de antemão ordenado 
os seus negócios ordinários, não só guardam, durante todo o dia, 
um santo descanso das suas próprias obras, palavras e 
pensamentos a respeito dos seus empregos seculares e das suas 
recreações, mas também ocupam todo o tempo em exercícios 
públicos e particulares de culto e nos deveres de necessidade e 
misericórdia. 
Exo. 16:23-26,29:30, e 31:15-16; Isa.58:13. 

CAPÍTULO XXII 
DOS JURAMENTOS LEGAIS E DOS VOTOS 

I. O Juramento, quando lícito, é uma parte do culto religioso pelo 
qual o crente, em ocasiões necessárias e com toda a solenidade, 
chama a Deus por testemunha do que assevera ou promete; pelo 
juramento ele invoca a Deus para julgá-lo segundo a verdade ou 
falsidade do que jura. 

Deut. 10:20; Exo..20:7; Lev. 19:12; II Cor. 1:23; II Cron. 6:22-23. 
 
II. O único nome pelo qual se deve jurar é o nome de Deus, nome 
que se pronunciará com todo o santo temor e reverência; jurar, pois, 
falsa ou temerariamente por este glorioso e tremendo nome ou jurar 
por qualquer outra coisa é pecaminoso e abominável, contudo, 
como em assuntos de gravidade e importância o juramento é 
autorizado pela palavra de Deus, tanto sob o Novo Testamento 
como sob o Velho, o juramento, sendo exigido pela autoridade legal, 
deve ser prestado com referência a tais assuntos. 
Deut. 6:13; Jer. 5:7; Mat. 5:34,.37; Tiago 5:12; Heb. 6:16; I Reis 
5:31; Esdras 10:5. 
 
III. Quem vai prestar um juramento deve considerar refletidamente a 
gravidade de ato tão solene e nada afirmar de cuja verdade não 
esteja plenamente persuadido, obrigando-se tão somente por aquilo 
que é justo e bom e que tem como tal, e por aquilo que pode e está 
resolvido a cumprir. É, porém, pecado recusar prestar juramento 
concernente a qualquer coisa justa e boa, sendo ele exigido pela 
autoridade legal. 
Jer. 4:2; Gen. 24:2-3; 9; Ne.5: 12. 
 
IV. O juramento deve ser prestado conforme o sentido claro e óbvio 
das palavras, sem equívoco ou restrição mental. Não pode obrigar a 
pecar, mas sendo prestado com referência a qualquer coisa não 
pecaminosa, obriga ao cumprimento, mesmo com prejuízo de quem 
jura. Não deve ser violado, ainda que feito a hereges ou infiéis. 
Sal. 24:4, e 15:4; Ezeq. 17:16, 18. 
 
V. O voto é da mesma natureza que o juramento promissório; deve 
ser feito com o mesmo cuidado religioso e cumprindo com igual 
fidelidade. 
Isa. 19:21; Ec. 5:4-6; Sal. 66:13-14. 
 
VI. O voto não deve ser feito a criatura alguma, mas somente a 
Deus; para que seja aceitável, deve ser feito voluntariamente, com 
fé e consciência de dever, em reconhecimento de misericórdias 



recebidas ou para obter o que desejamos. Pelo voto obrigamo-nos 
mais restritamente aos deveres necessários ou a outras coisas, até 
onde ou quando elas conduzirem a esses deveres. 
Sal. 76:1 1; Deut. 23:21, 23; Sal. 50:14. 
 
VII. Ninguém deve prometer fazer coisa alguma que seja proibida na 
palavra de Deus ou que embarace o cumprimento de qualquer dever 
nela ordenado, nem o que não está em seu poder cumprir e para 
cuja execução não tenha promessa ou poder de Deus; por isso os 
votos monásticos que os papistas fazem do celibato perpétuo, 
pobreza voluntária e obediência regular, em vez de serem graus de 
maior perfeição, não passam de laços supersticiosos e iníquos com 
os quais nenhum cristão deve embaraçar-se. 
At. 23:12; Mar. 6:26; I Cor. 2:9; Ef. 4:28; I Tess. 4:11-12; I Cor. 7:23. 

CAPÍTULO XXIII 
DO MAGISTRADO CIVIL 

I. Deus, o Senhor Supremo e Rei de todo o mundo, para a sua glória 
e para o bem público, constituiu sobre o povo magistrados civis que 
lhe são sujeitos, e a este fim, os armou com o poder da espada para 
defesa e incentivo dos bons e castigo dos malfeitores. 
Rom. 13:1-4; I Ped. 2:13-14. 
 
II. Aos cristãos é licito aceitar e exercer o ofício de magistrado, 
sendo para ele chamado; e em sua administração, como devem 
especialmente manter a piedade, a justiça, e a paz segundo as leis 
salutares de cada Estado, eles, sob a dispensação do Novo 
Testamento e para conseguir esse fim, podem licitamente fazer 
guerra, havendo ocasiões justas e necessárias. 
Prov. 8:15-16; Sal. 82:3-4; II Sam. 23:3; Luc. 3:14; Mat. 8:9-10; Rom. 
13:4. 
 
III. Os magistrados civis não podem tomar sobre si a administração 
da palavra e dos sacramentos ou o poder das chaves do Reino do 
Céu, nem de modo algum intervir em matéria de fé; contudo, como 
pais solícitos, devem proteger a Igreja do nosso comum Senhor, 

sem dar preferência a qualquer denominação cristã sobre as outras, 
para que todos os eclesiásticos sem distinção gozem plena, livre e 
indisputada liberdade de cumprir todas as partes das suas sagradas 
funções, sem violência ou perigo. Como Jesus Cristo constituiu em 
sua Igreja um governo regular e uma disciplina, nenhuma lei de 
qualquer Estado deve proibir, impedir ou embaraçar o seu devido 
exercício entre os membros voluntários de qualquer denominação 
cristã, segundo a profissão e crença de cada uma. E é dever dos 
magistrados civis proteger a pessoa e o bom nome de cada um dos 
seus jurisdicionados, de modo que a ninguém seja permitido, sob 
pretexto de religião ou de incredulidade, ofender, perseguir, 
maltratar ou injuriar qualquer outra pessoa; e bem assim 
providenciar para que todas as assembléias religiosas e 
eclesiásticas possam reunir-se sem ser perturbadas ou molestadas. 
Heb. 5:4; II Cron. 26:18; Mat. 16:19; I Cor. 4:1-2; João 15:36; At. 
5:29; Ef. 4:11-12; Isa. 49:23; Sal. 105:15; 11 Sam.23:3. 
 
IV. É dever do povo orar pelos magistrados, honrar as suas 
pessoas, pagar-lhes tributos e outros impostos, obedecer às suas 
ordens legais e sujeitar-se à sua autoridade, e tudo isto por amor da 
consciência. Incredulidade ou indiferença de religião não anula a 
justa e legal autoridade do magistrado, nem absolve o povo da 
obediência que lhe deve, obediência de que não estão isentos os 
eclesiásticos. O papa não tem nenhum poder ou jurisdição sobre os 
magistrados dentro dos domínios deles ou sobre qualquer um do 
seu povo; e muito menos tem o poder de privá-los dos seus 
domínios ou vidas, por julgá-los hereges ou sob qualquer outro 
pretexto. 
I Tim. 2:1-3; II Ped. 2:17; Mat. 22:21; Rom. 13:2-7, e 13:5; Tito 3:1; I 
Ped. 2:13-14, 16; Rom. 13:1; At. 25:10-11; II Tim. 2:24; I Ped. 5:3. 

CAPÍTULO XXIV 
DO MATRIMÔNIO E DO DIVÓRCIO 

I. O casamento deve ser entre um homem e uma mulher; ao homem 
não é licito ter mais de urna mulher nem à mulher mais de um 
marido, ao mesmo tempo. 



Gen. 2:24; Mat. 19:4-6; Rom. 7:3. 
 
II. O matrimônio foi ordenado para o mútuo auxílio de marido e 
mulher, para a propagação da raça humana por uma sucessão 
legítima e da Igreja por uma semente santa, e para impedir a 
impureza. 
Gen. 2:18, e 9:1; Mal.2:15; I Cor. 7:2,9. 
 
III. A todos os que são capazes de dar um consentimento ajuizado, 
é lícito casar; mas é dever dos cristãos casar somente no Senhor; 
portanto, os que professam a verdadeira religião reformada não 
devem casar-se com infiéis, papistas ou outros idólatras; nem 
devem os piedosos prender-se desigualmente pelo jugo do 
casamento aos que são notoriamente ímpios em suas vidas ou que 
mantém heresias perniciosas. 
Heb. 13:4; I Tim. 4:3; Gen.24:57-58; I Cor. 7:39; II Cor. 6:14. 
 
IV. Não devem casar-se as pessoas entre as quais existem os graus 
de consagüinidade ou afinidade proibidos na palavra de Deus, tais 
casamentos incestuosos jamais poderão tornar-se lícitos pelas leis 
humanas ou consentimento das partes, de modo a poderem coabitar 
como marido e mulher. 
I Cor. 5:1; Mar. 6:18; Lev. 18:24, 28. 
 
V. O adultério ou fornicação cometida depois de um contrato, sendo 
descoberto antes do casamento, dá à parte inocente justo motivo de 
dissolver o contrato; no caso de adultério depois do casamento, à 
parte inocente é lícito propor divórcio, e depois de obter o divórcio 
casar com outrem, como se a parte infiel fosse morta. 
Mat., 1: 18-20, e 5:31-32, e 19:9. 
 
VI. Posto que a corrupção do homem seja tal que o incline a 
procurar argumentos a fim de indevidamente separar aqueles que 
Deus uniu em matrimônio, contudo só é causa suficiente para 
dissolver os laços do matrimônio o adultério ou uma deserção tão 
obstinada que não possa ser remediada nem pela Igreja nem pelo 
magistrado civil; para a dissolução do matrimônio é necessário 

haver um processo público e regular. não se devendo deixar ao 
arbítrio e discreção das partes o decidirem seu próprio caso. 
Mat. 19:6-8; I Cor. 7:15; Deut. 24:1-4; Esdras 10:3. 

CAPÍTULO XXV 
DA IGREJA 

I. A Igreja Católica ou Universal, que é invisível, consta do número 
total dos eleitos que já foram, dos que agora são e dos que ainda 
serão reunidos em um só corpo sob Cristo, seu cabeça; ela é a 
esposa, o corpo, a plenitude daquele que cumpre tudo em todas as 
coisas. 
Ef. 1: 10, 22-23; Col. 1: 18. 
 
II. A Igreja Visível, que também é católica ou universal sob o 
Evangelho (não sendo restrita a uma nação, como antes sob a Lei) 
consta de todos aqueles que pelo mundo inteiro professam a 
verdadeira religião, juntamente com seus filhos; é o Reino do 
Senhor Jesus, a casa e família de Deus, fora da qual não há 
possibilidade ordinária de salvação. 
I Cor. 1:2, e 12:12-13,; Sal .2:8; I Cor. 7 :14; At. 2:39; Gen. 17:7; 
Rom. 9:16; Mat. 13:3 Col. 1:13; Ef. 2:19, e 3:15; Mat. 10:32-33; At. 
2:47. 
 
III. A esta Igreja Católica Visível Cristo deu o ministério, os oráculos 
e as ordenanças de Deus, para congregamento e aperfeiçoamento 
dos santos nesta vida, até o fim do mundo, e pela sua própria 
presença e pelo seu Espírito, os torna eficazes para esse fim, 
segundo a sua promessa. 
Ef. 4:11-13; Isa. 59:21; Mat. 28:19-20. 
 
IV. Esta Igreja Católica tem sido ora mais, ora menos visível. As 
igrejas particulares, que são membros dela, são mais ou menos 
puras conforme neles é, com mais ou menos pureza, ensinado e 
abraçado o Evangelho, administradas as ordenanças e celebrado o 
culto público. 
Rom. 11:3-4; At. 2:41-42; I Cor. 5:6-7. 



 
V. AS igrejas mais puras debaixo do céu estão sujeitas à mistura e 
ao erro; algumas têm degenerado ao ponto de não serem mais 
igrejas de Cristo, mas sinagogas de Satanás; não obstante, haverá 
sempre sobre a terra uma igreja para adorar a Deus segundo a 
vontade dele mesmo. 
I Cor. 1:2, e 13:12; Mat. 13:24-30, 47; Rom. 11.20-22; Apoc. 2:9; 
Mat. 16:18. 
 
VI. Não há outro Cabeça da Igreja senão o Senhor Jesus Cristo; em 
sentido algum pode ser o Papa de Roma o cabeça dela, mas ele é 
aquele anticristo, aquele homem do pecado e filho da perdição que 
se exalta na Igreja contra Cristo e contra tudo o que se chama Deus. 
Col. 1:18; Ef. 1:22; Mat. 23:8-10; I Ped. 5:2-4; II Tess. 2:3-4. 

CAPÍTULO XXVI 
DA COMUNHÃO DOS SANTOS 

I. Todos os santos que pelo seu Espírito e pela fé estão unidos a 
Jesus Cristo, seu Cabeça, têm com Ele comunhão nas suas graças, 
nos seus sofrimentos, na sua morte, na sua ressurreição e na sua 
glória, e, estando unidos uns aos outros no amor, participam dos 
mesmos dons e graças e estão obrigados ao cumprimento dos 
deveres públicos e particulares que contribuem para o seu mútuo 
proveito, tanto no homem interior como no exterior. 
I João 1:3; Ef. 3:16-17; João 1:16; Fil. 3:10; Rom. 6:56, e8:17; Ef. 
4:15-16; I Tess.5:11, 14; Gal. 6:10. 
 
II. Os santos são, pela sua profissão, obrigados a manter uma santa 
sociedade e comunhão no culto de Deus e na observância de outros 
serviços espirituais que tendam à sua mútua edificação, bem como 
a socorrer uns aos outros em coisas materiais, segundo as suas 
respectivas necessidades e meios; esta comunhão, conforme Deus 
oferecer ocasião, deve estender-se a todos aqueles que em 
qualquer lugar, invocam o nome do Senhor Jesus. 
Heb.10:24-25; At.2:42,46; I João3:17; At. 11:29-30. 
 

III. Esta comunhão que os santos têm com Cristo não os torna de 
modo algum participantes da substância da sua Divindade, nem 
iguais a Cristo em qualquer respeito; afirmar uma ou outra coisa, é 
ímpio e blasfemo. A sua comunhão de uns com os outros não 
destrói, nem de modo algum enfraquece o título ou domínio que 
cada homem tem sobre os seus bens e possessões. 
Col. 1:18; I Cor. 8:6; I Tim. 6:15-16; At. 5:4. 

CAPÍTULO XXVII 
DOS SACRAMENTOS 

I. Os sacramentos são santos sinais e selos do pacto da 
graça, imediatamente instituídos por Deus para 
representar Cristo e os seus benefícios e confirmar o 
nosso interesse nele, bem como para fazer uma diferença 
visível entre os que pertencem à Igreja e o resto do 
mundo, e solenemente obrigá-los ao serviço de Deus em 
Cristo, segundo a sua palavra. 
Ron. 6:11; Gen. 17:7-10; Mat. 28:19; I Cor. ll:23, e 10:16, e 
11:25-26; Exo. 12:48; I Cor. 10:21; Rom. 6:3-4; I Cor. 10:2-
16. 
 
II. Em todo o sacramento há uma relação espiritual ou 
união sacramental entre o sinal e a coisa significada, e por 
isso os nomes e efeitos de um são atribuídos ao outro. 
Gen. 17:10; Mat. 26:27-28; Tito 3:5. 
 
III. A graça significada nos sacramentos ou por meio 
deles, quando devidamente usados, não é conferida por 
qualquer, poder neles existentes; nem a eficácia deles 
depende da piedade ou intenção de quem os administra, 
mas da obra do Espírito e da palavra da instituição, a qual, 
juntamente com o preceito que autoriza o uso deles, 



contém uma promessa de benefício aos que dignamente o 
recebem. 
Rom. 2:28-29; I Ped. 3:21; Mat. 3:11; I Cor. 12:13; Luc. 
22:19-20; I Cor. 11:26. 
 
IV. Há só dois sacramentos ordenados por Cristo, nosso 
Senhor, no Evangelho - O Batismo e a Santa Ceia; 
nenhum destes sacramentos deve ser administrado senão 
pelos ministros da palavra legalmente ordenados. 
Mat. 28:19; I Cor. 11: 20, 23-34; Heb. 5:4. 
 
V . Os sacramentos do Velho Testamento, quanto às 
coisas espirituais por eles significados e representados, 
eram em substância os mesmos que do Novo Testamento. 
I Cor. 10: 1-4. 
 
CAPÍTULO XXVIII DO BATISMO 
 
I. O batismo é um sacramento do Novo Testamento, instituído por 
Jesus Cristo, não só para solenemente admitir na Igreja a pessoa 
batizada, mas também para servir-lhe de sinal e selo do pacto da 
graça, de sua união com Cristo, da regeneração, da remissão dos 
pecados e também da sua consagração a Deus por Jesus Cristo a 
fim de andar em novidade de vida. Este sacramento, segundo a 
ordenação de Cristo, há de continuar em sua Igreja até ao fim do 
mundo. 
Mat. 28:19; I,Cor. 12:13; Rom. 4:11; Col. 2:11-12; Gal. 3:27; Tito 3:5; 
Mar. 1:4; At. 2:38; Rom. 6:3-4; Mat. 28:19-20. 
 
II. O elemento exterior usado neste sacramento, é água com a qual 
um ministro do Evangelho, legalmente ordenado, deve batizar o 
candidato em nome do Pai e do Filho e do Espírito Santo. 
At. 10-47, e 8:36-38; Mat. 28:19. 
III. Não é necessário imergir na água o candidato, mas o batismo é 
devidamente administrado por efusão ou aspersão. 

At. 2:41, e 10:46-47, e 16:33; I Cor. 10:2. 
IV. Não só os que professam a sua fé em Cristo e obediência a Ele, 
mas os filhos de pais crentes (embora só um deles o seja) devem 
ser batizados. 
At. 9:18; Gen. 17:7, 9; Gal. 3:9, 14; Rom. 4:11-12; At. 2:38-39. 
V. Posto que seja grande pecado desprezar ou negligenciar esta 
ordenança, contudo, a graça e a salvação não se acham tão 
inseparavelmente ligadas com ela, que sem ela ninguém possa ser 
regenerado e salvo os que sejam indubitavelmente regenerados 
todos os que são batizados. 
Luc.7:30; Exo. 4:24-26; Deut. 28:9; Rom. 4:11; At. 8:13, 23. 
VI. A eficácia do batismo não se limita ao momento em que é 
administrado; contudo, pelo devido uso desta ordenança, a graça 
prometida é não somente oferecida, mas realmente manifestada e 
conferida pelo Espírito Santo àqueles a quem ele pertence, adultos 
ou crianças, segundo o conselho da vontade de Deus, em seu 
tempo apropriado. 
João 3:5, 8; Gal. 3:27; Ef. 5:25-26. 
VII. O sacramento do batismo deve ser administrado uma só vez a 
uma mesma pessoa. 
Tito 3:5. 

CAPÍTULO XXIX 
DA CEIA DO SENHOR 

I . Na noite em que foi traído, nosso Senhor Jesus instituiu o 
sacramento do seu corpo e sangue, chamado Ceia do Senhor, para 
ser observado em sua Igreja até ao Fim do mundo, a fim de lembrar 
perpetuamente o sacrifício que em sua morte Ele fez de si mesmo; 
selar aos verdadeiros crentes os benefícios provenientes. desse 
sacrifício para o seu nutrimento espiritual e crescimento nele e a sua 
obrigação de cumprir todos os seus deveres para com Ele; e ser um 
vínculo e penhor da sua comunhão com Ele e de uns com os outros, 
como membros do seu corpo místico. 
I Cor. 11:23-26, e 10: 16-17, 21, e 12:13. 
 



II. Neste sacramento não se oferece Cristo a seu Pai, nem de modo 
algum se faz um sacrifício pela remissão dos pecados dos vivos ou 
dos mortos, mas se faz uma comemoração daquele único sacrifício 
que Ele fez de si mesmo na cruz, uma só vez, e por meio dele uma 
oblação de todo o louvor a Deus; assim o chamado sacrifício papal 
da missa é sobremodo ofensivo ao único sacrifício de Cristo, o qual 
é a única propiciação por todos os pecados dos eleitos. 
Heb. 9:22, 25-26, 28; Mat. 26:26-27; Luc. 22:19-20; Heb. 7:23-24, 
27, e 10:11-12, 14, 18. 
 
III. Nesta ordenança o Senhor Jesus constituiu seus ministros para 
declarar ao povo a sua palavra de instituição, orar, abençoar os 
elementos, pão e vinho, e assim separá-los do comum para um uso 
sagrado, tomar e partir o pão, tomar o cálice dele participando 
também e dar ambos os elementos aos comungantes e tão somente 
aos que se acharem presentes na congregação. 
Mar. 14:22-24; At. 20:7; I Cor. 11:20. 
 
IV. A missa ou recepção do sacramento por um só sacerdote ou por 
uma só pessoa, bem como a negação do cálice ao povo, a adoração 
dos elementos, a elevação ou procissão deles para serem adorados 
e a sua conservação para qualquer uso religioso, são coisas 
contrárias à natureza deste sacramento e à instituição de Cristo. 
I Tim.1:3-4; I Cor. 11:25-29; Mat. 15:9. 
 
V. Os elementos exteriores deste sacramento, devidamente 
consagrados aos usos ordenados por Cristo, têm tal relação com 
Cristo Crucificado, que verdadeira, mas só sacramentalmente, são 
às vezes chamados pelos nomes das coisas que representam, a 
saber, o corpo e o sangue de Cristo; porém em substância e 
natureza conservam-se verdadeira e somente pão e vinho, como 
eram antes. 
Mat. 26:26-28; I Cor. 11:26-28. 
 
VI. A doutrina geralmente chamada transubstanciação, que ensina a 
mudança da substância do pão e do vinho na substância do corpo e 
do sangue de Cristo, mediante a consagração de um sacerdote ou 

por qualquer outro meio, é contrária, não só às Escrituras, mas 
também ao senso comum e à razão, destrói a natureza do 
sacramento e tem sido a causa de muitas superstições e até de 
crassa idolatria. 
At. 3:21; I Cor. 11:24-26; Luc. 24:6, 39. 
 
VII. Os que comungam dignamente, participando exteriormente dos 
elementos visíveis deste sacramento, também recebem 
intimamente, pela fé, a Cristo Crucificado e todos os benefícios da 
sua morte, e nele se alimentam, não carnal ou corporalmente, mas 
real, verdadeira e espiritualmente, não estando o corpo e o sangue 
de Cristo, corporal ou carnalmente nos elementos pão e vinho, nem 
com eles ou sob eles, mas espiritual e realmente presentes à fé dos 
crentes nessa ordenança, como estão os próprios elementos aos 
seus sentidos corporais. 
I Cor. 11:28, e 10:16. 
 
VIII. Ainda que os ignorantes e os ímpios recebam os elementos 
visíveis deste sacramento, não recebem a coisa por eles significada, 
mas, pela sua indigna participação, tornam-se réus do corpo e do 
sangue do Senhor para a sua própria condenação; portanto eles 
como são indignos de gozar comunhão com o Senhor, são também 
indignos da sua mesa, e não podem, sem grande pecado contra 
Cristo, participar destes santos mistérios nem a eles ser admitidos, 
enquanto permanecerem nesse estado. 
I Cor. 11:27, 29, e 10:21; II Cor. 6:14-16; I Cor. 5:6-7, 13; II Tess. 
3:6, 14-15; Mat. 7:6. 

CAPÍTULO XXX DAS CENSURAS ECLESIÁSTICAS 

I. O Senhor Jesus, como Rei e Cabeça da sua Igreja, nela instituiu 
um governo nas mãos dos oficiais dela; governo distinto da 
magistratura civil. 
Isa. 9:6-7; I Tim. 5:17; I Tess. 5:12; At. 20:17, 28; I Cor. 12:28. 
 
II. A esses oficiais estão entregues as chaves do Reino do Céu. Em 
virtude disso eles têm respectivamente o poder de reter ou remitir 



pecados; fechar esse reino a impenitentes, tanto pela palavra como 
pelas censuras; abri-lo aos pecadores penitentes, pelo ministério do 
Evangelho e pela absolvição das censuras, quando as 
circunstâncias o exigirem. 
Mat.l6:19,e18:17-18;João 20:21-23;IICor.2:6-8. 
 
III. As censuras eclesiásticas são necessárias para chamar e ganhar 
para Cristo os irmãos ofensores para impedir que outros pratiquem 
ofensas semelhantes, para purgar o velho fermento que poderia 
corromper a massa inteira, para vindicar a honra de Cristo e a santa 
profissão do Evangelho e para evitar a ira de Deus, a qual com 
justiça poderia cair sobre a Igreja, se ela permitisse que o pacto 
divino e os seios dele fossem profanados por ofensores notórios e 
obstinados. 
I Cor. S; I Tim. 5:20; e 1:20; Judas 23. 
 
IV. Para melhor conseguir estes fins, os oficiais da Igreja devem 
proceder na seguinte ordem, segundo a natureza do crime e 
demérito da pessoa: repreensão, suspensão do sacramento da Ceia 
do Senhor e exclusão da Igreja. 
Mat. 18:17; ITess.5:12; II Tess. 3:6,14-15; I Cor. 5:4-5;13. 

CAPÍTULO XXXI 
DOS SÍNODOS E CONCÍLIOS 

I. Para melhor governo e maior edificação da Igreja, deverá haver as 
assembléias comumente chamadas sínodos ou concílios. Em 
virtude do seu cargo e do poder que Cristo lhes deu para edificação 
e não para destruição, pertence aos pastores e outros presbíteros 
das igrejas particulares criar tais assembléias e reunir-se nelas 
quantas vezes julgarem útil para o bem da Igreja. 
At.15:2, 4, 6 e 20:17, 28; Apoc. 2:1-6. 
 
II. Aos sínodos e concílios compete decidir ministerialmente 
controvérsias quanto à fé e casos de consciência, determinar regras 
e disposições para a melhor direção do culto público de Deus e 
governo da sua Igreja, receber queixas em caso de má 

administração e autoritativamente decidi-las. Os seus decretos e 
decisões, sendo consoantes com a palavra de Deus, devem ser 
recebidas com reverência e submissão, não só pelo seu acordo com 
a palavra, mas também pela autoridade pela qual são feitos, visto 
que essa autoridade é uma ordenação de Deus, designada para 
isso em sua palavra. 
At. 16:4, e 15:27-31. 
 
III. Todos os sínodos e concílios, desde os tempos dos apóstolos, 
quer gerais quer particulares, podem errar, e muitos têm errado; 
eles, portanto, não devem constituir regra de fé e prática, mas 
podem ser usados como auxílio em uma e outra coisa. 
At. 17:11; I Cor. 2:5; II Cor. 1:24. 
 
IV. Os sínodos e concílios não devem discutir, nem determinar coisa 
alguma que não seja eclesiástica; não devem imiscuir-se nos 
negócios civis do Estado, a não ser por humilde petição em casos 
extraordinários ou por conselhos em satisfação de consciência, se o 
magistrado civil os convidar a fazê-lo. 
Luc. 12:13-14; João 18:36; Mat. 11:21. 

CAPÍTULO XXXII 
DO ESTADO DO HOMEM DEPOIS DA MORTE 

E DA RESSURREIÇÃO DOS MORTOS 

I. Os corpos dos homens, depois da morte, convertem-se em pó e 
vêm a corrupção; mas as suas almas (que nem morrem nem 
dormem), tendo uma substância imortal, voltam imediatamente para 
Deus que as deu. As almas dos justos, sendo então aperfeiçoadas 
na santidade, são recebidas no mais alto dos céus onde vêm a face 
de Deus em luz e glória, esperando a plena redenção dos seus 
corpos; e as almas dos ímpios são lançadas no inferno, onde 
ficarão, em tormentos e em trevas espessas, reservadas para o 
juízo do grande dia final. Além destes dois lugares destinados às 
almas separadas de seus respectivos corpos as Escrituras não 
reconhecem nenhum outro lugar. 



Gen. 3:19; At. 13:36; Luc. 23:43; Ec. 12:7; Apoc. 7:4, 15; II Cor. 5: 1, 
8; Fil. 1:23; At. 3:21; Ef. 4:10; Rom. 5:23; Luc. 16:25-24. 
 
II. No último dia, os que estiverem vivos não morrerão, mas serão 
mudados; todos os mortos serão ressuscitados com os seus 
mesmos corpos e não outros, posto que com qualidades diferentes, 
e ficarão reunidos às suas almas para sempre. 
I Tess. 4:17; I Cor. 15:51-52, e 15:42-44. 
 
III. Os corpos dos injustos serão pelo poder de Cristo ressuscitados 
para a desonra, os corpos dos justos serão pelo seu Espírito 
ressuscitados para a honra e para serem semelhantes ao próprio 
corpo glorioso dele. 
At. 24:l5; João5:28-29; Fil. 3:21. 

CAPÍTULO XXXIII 
DO JUIZO FINAL 

I. Deus já determinou um dia em que, segundo a justiça, há de julgar 
o mundo por Jesus Cristo, a quem foram pelo Pai entregues o poder 
e o juízo. Nesse dia não somente serão julgados os anjos apóstatas, 
mas também todas as pessoas que tiverem vivido sobre a terra 
comparecerão ante o tribunal de Cristo, a fim de darem conta dos 
seus pensamentos, palavras e obras, e receberem o galardão 
segundo o que tiverem feito, bom ou mau, estando no corpo. 
At. 17:31 ; João 5:22, 27; Judas 6; II Ped. 2:4; II Cor.5:10; Ec. 12:14; 
Rom. 2:16, e 14:10, 12; Mat. 12:36-37. 
 
II. O fim que Deus tem em vista, determinando esse dia, é 
manifestar a sua glória - a glória da sua misericórdia na salvação 
dos eleitos e a glória da sua justiça na condenação dos réprobos, 
que são injustos e desobedientes. Os justos irão então para a vida 
eterna e receberão aquela plenitude de gozo e alegria procedente 
da presença do Senhor; mas os ímpios, que não conhecem a Deus 
nem obedecem ao Evangelho de Jesus Cristo, serão lançados nos 
eternos tormentos e punidos com a destruição eterna proveniente da 
presença do Senhor e da glória do seu poder. 

Rom. 9:23; Mat. 2.5:21; Rom. 2:5-6; II Tess. 1:7-8; Mat. 25:31-34; At. 
3:19. 
 
III. Assim como Cristo, para afastar os homens do pecado e para 
maior consolação dos justos nas suas adversidades, quer que 
estejamos firmemente convencidos de que haverá um dia de juízo, 
assim também quer que esse dia não seja conhecido dos homens, a 
fim de que eles se despojem de toda confiança carnal, sejam 
sempre vigilantes, não sabendo a que hora virá o Senhor, e estejam 
prontos para dizer - "Vem logo, Senhor Jesus". Amém. 
II Ped. 3:11, 14; II Cor. 5:11; II Tess. 1:5-7; Luc. 21:27-28; Mat. 
24:36, 42-44; Mar. 13:35-37; Luc. 12:35-36; Apoc. 22:20. 

Apêndice 

PREFÁCIO AOS NOVOS CAPÍTULOS 

Considerando a conveniência de exprimir claramente a doutrina da 
Igreja a respeito do Espírito Santo, das Missões e do amor de Deus 
para com todos os homens, foram acrescentados os seguintes 
capítulos: 

CAPÍTULO XXXIV 
DO ESPÍRITO SANTO 

I. O Espírito Santo é a terceira pessoa da Trindade, procedente do 
Pai e do Filho, da mesma substância e igual em poder e glória, e 
deve-se crer nele, amá-Lo, obedecê-Lo e adorá-Lo, juntamente com 
o Pai e o Filho, por todos os séculos. 
Mt.3:16-17; Mt.28:19; II Cor. 13:13; Jo.15:26 e 16:13,14 e 17:24. 
 
II. É Ele o Senhor e Doador da vida, presente em toda parte na 
natureza, e é a fonte de todos os pensamentos bons, desejos puros 
e conselhos santos que se encontram nos homens. Por Ele os 
Profetas foram levados a falar a Palavra de Deus, e todos os 
autores da Sagrada Escritura foram inspirados a registrar de um 



modo infalível a disposição e a vontade de Deus. A dispensação do 
Evangelho foi-lhe entregue de um modo especial. O Espírito Santo 
prepara o caminho para o Evangelho, acompanhado com seu poder 
persuasivo e recomenda a sua mensagem à razão e à consciência 
dos homens, de maneira que os que rejeitam a oferta 
misericordiosa, ficam não somente sem desculpa, mas também 
culpados de terem resistido ao Espírito Santo. 
Rom. 8:2; Gn.1:2; Sl.139:7; Jo.16:13,14; II Pe. 1:19-21; Jo. 14:16 e 
16:7-11; At.7:51-53. 
 
III. O Espírito Santo, o qual o Pai prontamente dá a todos os que 
Lho pedirem, é o único agente eficaz na aplicação da redenção. Ele 
convence os homens do pecado, leva-os ao arrependimento, 
regenera-os pela sua graça e persuade-os e habilita-os a abraçar a 
Jesus Cristo pela fé. Ele une todos os crentes a Cristo, habita neles 
como seu Consolador e Santificador, dá-lhes o espírito de adoção e 
de oração, e cumpre neles todos os graciosos ofícios pelos quais 
eles são santificados e selados até o dia da redenção. 
Lc.11:13; At.1:5; At.5:32; Jo.16:8; At.2:37,38; Tt.3:4-7; At.8:29,37; I 
Cor.12:13 e 3:16,17; Rom.8:15; Ef.4:30. 
 
IV Pela presença do Espírito Santo nos seus corações, todos os 
crentes, estando intimamente unidos a Cristo, a Cabeça, estão 
assim unidos uns aos outros na Igreja, que é o seu corpo. Ele 
chama e unge os ministros para o seu santo ofício, prepara todos os 
outros oficiais na Igreja para o seu trabalho especial e concede 
vários dons e graças aos demais membros. Ele torna eficazes a 
Palavra e as ordenanças do Evangelho. Por Ele a Igreja será 
preservada e aumentada até cobrir a face da terra, será purificada e, 
afinal, tornada perfeitamente santa na presença de Deus. 
Ef.1:22,23; At.20:28; I Cor.12:11; Ef.5:27. 

CAPÍTULO XXXV 
DO AMOR DE DEUS E DAS MISSÕES 

I. Em seu amor infinito e perfeito - e tendo provido no pacto da 
graça, pela mediação e sacrifício do Senhor Jesus Cristo, um 

caminho de vida e salvação suficiente e adaptado a toda a raça 
humana decaída como está - Deus determinou que a todos os 
homens esta salvação de graça seja anunciada no Evangelho. 
Jo.3:16; I Tim.4:10; Mc.16:15 
 
II. No Evangelho Deus proclama o seu amor ao mundo, revela clara 
e plenamente o único caminho da salvação, assegura vida eterna a 
todos quantos verdadeiramente se arrependem e crêem em Cristo, 
e ordena que esta salvação seja anunciada a todos os homens, a 
fim de que conheçam a misericórdia oferecida e, pela ação do Seu 
Espírito, a aceitem como dádiva da graça. 
Jo.3:16 e 14:6; At.4:12; I Jo.5:12; Mc.16:15; Ef.2:4,8,9. 
 
III. As Escrituras nos asseguram que os que ouvem o Evangelho e 
aceitam imediatamente os seus misericordiosos oferecimentos, 
gozam os eternos benefícios da salvação: porém, os que continuam 
impenitentes e incrédulos agravam a sua falta e são os únicos 
culpados pela sua perdição. 
Jo.5:24 e 3:18. 
 
V. Visto não haver outro caminho de salvação a não ser o revelado 
no Evangelho e visto que, conforme o usual método de graça 
divinamente estabelecido, a fé vem pelo ouvido que atende à 
Palavra de Deus, Cristo comissionou a sua Igreja para ir por todo o 
mundo e ensinar a todas as nações. Todos os crentes, portanto, têm 
por obrigação sustentar as ordenanças religiosas onde já estiverem 
estabelecidas e contribuir, por meio de suas orações e ofertas e por 
seus esforços, para a dilatação do Reino de Cristo por todo o 
mundo. 
Jo.14:6; At.4:12; Rom.10:17; Mt.28:19,20; I Cor.4:2; II Cor.9:6,7,10. 

NOTA HISTÓRICA 

Desde Julho de 1643 até Fevereiro de 1649, reuniu-se em uma das 
salas da Abadia de Westminster, na cidade de Londres, o Concílio 
conhecido na história pelo nome de Assembléia de Westminster. 
Este Concílio foi convocado pelo Parlamento Inglês, para preparar 



uma nova base de doutrina e forma de culto e governo eclesiástico 
que devia servir para a Igreja do Estado nos Três Reinos. 
 
Em um sentido, a ocasião não foi propícia. Já começara a luta entre 
o Parlamento e o rei Carlos I, e durante as sessões do Concílio o 
país foi agitado pela revolução em que o rei perdeu a vida e 
Cromwell tomou as rédeas do governo. Em outro sentido, a ocasião 
foi oportuna. Os teólogos mais eruditos daquele tempo tomaram 
parte nos trabalhos da Assembléia. A Confissão de Fé e os 
Catecismos foram discutidos ponto por ponto, aproveitando-se o que 
havia de melhor nas Confissões já formuladas, e o resultado foi a 
organização de um sistema de doutrina cristã baseado na Escritura 
e notável pela sua coerência em todas as suas partes. 
 
O Parlamento não conseguiu o que almejava quando nomeou os 
membros do Concílio. A Confissão de Pé foi aprovada, mas apenas 
poucos meses a Igreja Presbiteriana foi nominalmente a Igreja do 
Estado na Inglaterra. 
 
A Confissão de Westminster foi a última das confissões formuladas 
durante o período da Reforma. Até agora tem havido na história da 
Igreja somente dois períodos que se distinguiram pelo número de 
credos ou confissões que neles foram produzidos. O primeiro 
pertence aos séculos IV e V, que produziram os credos formulados 
pelos concílios ecumênicos de Nicéia, Constantinopla, Éfeso e 
Calcedônia; o segundo sincroniza com o período da Reforma. Os 
símbolos do primeiro período chamam-se "credos", os do segundo 
"confissões". Uma comparação entre o Credo dos Apóstolos, por 
exemplo, e a Confissão de Westminster mostrará a diferença. O 
Credo é a fórmula de uma fé pessoal e principia com a palavra 
"Creio". A Confissão de Fé de Westminster segue o plano adotado 
no tempo da Reforma, é mais elaborada e apresenta um pequeno 
sistema de teologia. Esse sistema é conhecido pelo nome de 
Calvinismo, por ser o que João Calvino ensinou, e foi aceito pelas 
Igrejas Reformadas, que diferiam das Luteranas. 
 

A utilidade de uma Confissão de Fé evidenciou-se na história das 
Igrejas Reformadas ou Presbiterianas. Sendo a Confissão de 
Westminster a mais perfeita que elas têm podido formular, serve de 
laço de união e estreita as relações entre os presbiterianos de todo 
o mundo. Os Catecismos especialmente têm servido para doutrinar 
a mocidade nas puras verdades do Evangelho. 
 
No tempo em que se reuniu a Assembléia, e por muito tempo antes, 
todos sustentavam a necessidade da união da Igreja e do Estado, e 
originalmente havia no Capítulo que trata do Magistrado Civil uma 
seção ensinando essa necessidade. 
 
Ao formar-se a Igreja Presbiteriana nos Estados Unidos da América 
do Norte, em 1788, essa seção foi omitida, pois ali quase todos 
entendiam que a Igreja devia estar livre de toda união com o Estado, 
sendo ambos livres e independentes na esfera que lhes pertence. 
Em 1887, ou quase cem anos mais tarde, a Igreja geralmente 
chamada Igreja do Norte eliminou a última parte da Seção IV do 
Capítulo XXIV, que dizia: 
"O viúvo não pode desposar nenhuma parente carnal de sua mulher 
nos graus de parentesco em que não possa desposar uma das suas 
próprias parentes, nem a viúva poderá casar-se com um parente 
carnal de seu marido nos graus de parentesco em que não possa 
casar-se com um de seus próprios parentes". 
 
O Sínodo do Brasil organizado em 1888, fez igual eliminação. 
No ano 1903 a mesma Igreja do Norte dos Estados Unidos fez 
outras emendas mais importantes que, por serem de interesse geral, 
ficam aqui registradas. As duas Seções que foram modificadas, 
rezam do modo seguinte: 

CAPÍTULO XVI. SECÃO VII 

As obras feitas pelos não regenerados, embora sejam quanto à 
matéria. coisas que Deus ordena e em si mesmas louváveis e úteis, 
e embora o negligenciá-las seja pecaminoso e ofensivo a Deus, não 
obstante, em razão, de não procederem de um coração purificado 



pela fé, elas não são feitas devidamente - segundo a Palavra - nem 
para um fim justo - a glória de Deus - ficam aquém do que Deus 
exige e não podem preparar homem algum para receber a graça de 
Deus. 

CAPÍTULO XXV, SEÇÃO VI 

Nosso Senhor Jesus Cristo é o único Cabeça da Igreja, e a 
pretensão de qualquer homem ser vigário de Cristo e cabeça da 
Igreja, é contrária à Escritura nem tem base alguma na História e é 
uma usurpação que desonra a nosso Senhor Jesus Cristo. 

A AUTORIDADE DA CONFISSÃO DE FÉ E DOS 
CATECISMOS 

Pessoas há que estranham adotar a Igreja Presbiteriana uma 
Confissão de Fé e Catecismo como regra de fé, quando sustenta 
sempre ser a Escritura Sagrada sua única regra de fé e de prática. A 
incoerência é apenas aparente. A Igreja Presbiteriana coloca a 
Bíblia em primeiro lugar. É ela só que deve obrigar a consciência. 
É também princípio fundamental da Igreja Presbiteriana que toda 
autoridade eclesiástica é ministerial e declarativa; que todas as 
decisões dos concílios devem harmonizar-se com a revelação 
divina. A consciência não se deve sujeitar a essas decisões se 
forem contrárias à Palavra de Deus. 
 
Ainda outro princípio da mesma Igreja é que os concílios, sendo 
compostos de homens falíveis, podem errar, e muitas vezes têm 
errado. Suas decisões, portanto, não podem ser recebidas como 
regra absoluta e primária de fé e prática; servem somente para 
ajudar na crença ou na conduta que se deve adotar. O supremo juiz 
de todas as controvérsias, em matéria religiosa, é o Espírito Santo 
falando na e pela Escritura. Por esta, pois, devem-se julgar toda e 
qualquer decisão dos concílios e toda e qualquer doutrina ensinada 
por homens. 
Admitir-se a falibilidade dos concílios não é depreciar a autoridade 
da Confissão de Fé e dos Catecismos para aqueles que de livre 

vontade os aceitem. Admitindo tal, a Igreja somente declare que 
depende do Autor da Escritura, e recebe a direção do seu Espírito 
na interpretação da Palavra e nas fórmulas de aplicar suas 
doutrinas. A Igreja Presbiteriana sustenta que a Escritura é a 
suprema e infalível regra de fé e prática; e também que a Confissão 
de Fé e os Catecismos contêm o sistema de doutrina ensinado na 
Escritura, e dela deriva toda a sua autoridade e a ela tudo se 
subordina. 
É justamente porque cremos que a Confissão de Fé e os 
Catecismos estão em harmonia com a Escritura, nossa regra 
infalível, que os aceitamos. Não existem, pois, na Igreja 
Presbiteriana, duas regras de fé, mas uma só, suprema e infalível. 
As outras fórmulas são subordinadas e falíveis, necessárias para a 
pureza, governo e disciplina da Igreja. Assim a experiência de 
muitos séculos o tem demonstrado. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 


