
    
 
 

VOLUME 1 
 

Apostila de Estudo 

Apocalipse 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PRIMEIRA EDIÇÃO 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

       CARLA FIGUEIRA 
Serva do Senhor, Esposa e Mãe 

Missionária consagrada pela 
Igreja Ministério de Fé em São 

Pedro da Aldeia - RJ 
 

_________ 
 

É preciso conhecer o livro de Apocalipse 
para compreender as profecias bíblicas 
sobre o fim dos tempos. O livro possui 
um dos textos mais complexos e cheios 
de simbolismos de toda a Bíblia. 
 

 

Estudá-lo é uma maneira de se preparar 
para os desafios futuros, compreender o 
propósito divino para o mundo e reforçar 
a fé na promessa da salvação. 
Nele vemos a vitória de Cristo sobre as 
forças do mal e a promessa de um novo 
céu e uma nova terra. 
 

Apocalipse gera em nós esperança e 
fortalecimento espiritual enquanto alerta 
sobre as consequências do pecado. 
Inspirando a uma reflexão sobre a 
necessidade da perseverança diante 
das adversidades. 
 
 

 



Sumário 
 
 

Apocalipse ..................................................................... 01 
Composição e Divisões Bíblicas ................................. 01 
» Composição do Antigo Testamento ............................. 03 
» Composição do Novo Testamento ................................ 04 
Linguagem de Comunicação ....................................... 05 
» Figura de Linguagem ................................................... 05 
» Linguagem Literária ..................................................... 13 
» Literatura Apocalíptica ................................................. 14 
Contexto do Livro ......................................................... 16 
Apocalipse 1 .................................................................. 22 
Apocalipse 2 e 3 ............................................................ 34 
» As Cartas às 7 Igrejas .................................................. 34 
Apocalipse 4 .................................................................. 72 
» A Visão do Céu ............................................................ 72 
Apocalipse 5 .................................................................. 78 
» O Cordeiro e o Livro ..................................................... 78 
Apocalipse 6 .................................................................. 84 
» A abertura dos Sete Selos ........................................... 84 
Apocalipse 7 .................................................................. 91 
» Os 144 mil e os Mártires .............................................. 91 
Apocalipse 8 .................................................................. 96 
» O Sétimo Selo e as Sete Trombetas ............................ 96 
Apocalipse 9 ................................................................ 101 
» A Quinta e Sexta Trombeta ........................................ 101 
Apocalipse 10 .............................................................. 109 
» O Livrinho do anjo ....................................................... 109 
Apocalipse 11 .............................................................. 113 
» 2 Testemunhas e a Sétima Trombeta ........................ 113 
Apocalipse 12 .............................................................. 119 

» A Mulher e o Dragão ................................................... 119 
Apocalipse 13 .............................................................. 126 
» A Besta do Mar e a Besta da Terra ............................ 126 
Apocalipse 14 .............................................................. 132 
» O Cordeiro e os Remidos ........................................... 132 
Apocalipse 15 .............................................................. 138 
» Os 7 Anjos e as últimas pragas .................................. 138 
Apocalipse 16 .............................................................. 141 
» As 7 Taças da Ira ........................................................ 141 
Apocalipse 17 .............................................................. 147 
» A Grande Babilônia .................................................... 147 
Apocalipse 18 .............................................................. 153 
» O Cântico Fúnebre ..................................................... 153 
Apocalipse 19 .............................................................. 159 
» O Triunfo de Jesus ..................................................... 159 
Apocalipse 20 .............................................................. 164 
» O Juízo Final .............................................................. 164 
Apocalipse 21 .............................................................. 171 
» O Novo Céu e a Nova Terra ...................................... 171 
Apocalipse 22 .............................................................. 178 
» A Nova Jerusalém ...................................................... 178 
Conclusão ..................................................................... 185 
Bibliografia .................................................................... 186 

 
 

  



Apocalipse 
  
 

 

Como esse é um tema grande e complexo precisamos 
dividir, em episódios para podermos observar as minúcias 
das entrelinhas.  
Então a apostila completa só foi liberada no último episódio 
do tema. 
 

Outro ponto que já vamos adiantar é a não especulação em 
cima de cada ponto das profecias, como por exemplo dar 
nomes a personagens como o anticristo, a besta, a 
prostituta etc. 
 

Mas antes de entrar de fato no livro de Apocalipse a gente 
precisa entender algumas coisas sobre a bíblia que vão 
facilitar a compreensão da linguagem bíblica com seus 
simbolismos, poesia e metáforas. 
 

Composição e Divisões Bíblicas 
 

A Bíblia é uma coletânea de 24 livros segundo o judaísmo,  
73 livros segundo o catolicismo, 66 livros segundo o 
protestantismo e 81 livros segundo a linha ortodoxa.  
 

Esses livros foram escritos por mais de 40 pessoas de 
classes sociais diferentes como rei, profeta, músico, 
sacerdote, pastor de ovelhas, pescador, médico, cobrador 
de impostos, e em um período de mais de 1.500 anos sob 
os mais variados contextos históricos e políticos como 
tempos de fartura e escassez, escravidão, reinados e 
guerras.  

Diante de toda a literatura mundial, sua narrativa em poesia, 
história, provérbios, cartas e profecias é considerada uma 
das obras mais importantes de todos os séculos.  
 

Para nós que cremos em Deus e no Cristo (Jesus), a bíblia 
não é somente uma obra prima literária, ela é a palavra de 
Deus e o nosso guia fiel para nos orientar nos mais diversos 
assuntos, por ser viva e se renovar a cada dia. 
 

A bíblia foi escrita originalmente em línguas tão distantes da 
nossa realidade que hoje são extintas como o Aramaico e 
Hebraico no Antigo Testamento e o Grego Koiné no Novo 
Testamento.  
Ao longo dos anos ela foi traduzida para mais de 3.000 
idiomas, embora ainda existam centenas de línguas em que 
ela não foi completamente traduzida.  
 

 A história da composição da Bíblia envolve um processo 
de coleta, pesquisa e validação das cópias antes da 
organização e canonização dos livros que compõem o 
cânon (conjunto de textos ou obras reconhecidos como 
autoridade, desde sua origem). 
 

O processo de formação do cânon bíblico, tanto para o 
Antigo quanto para o Novo Testamento, foi longo e 
envolveu diversas fases históricas, incluindo debates entre 
os líderes religiosos sobre quais livros deveriam ser 
considerados inspirados e autoritativos. 
 

O processo de canonização dos livros judaicos sagrados, 
"Tanakh" começou por volta do século IV a.C., com a 
finalização dos "Escritos" (Ketuvim).  
Lembrando que o cânon cristão do Antigo Testamento pode 
incluir livros adicionais que não fazem parte do "Tanakh", 
conhecidos como os "Deuterocanônicos", como Tobias, 

01 02 



Judite, Sabedoria, Eclesiástico e 1 e 2 Macabeus que foram 
aceitos pela Igreja Católica no Concílio de Trento (1546) e 
são considerados canônicos, mas são rejeitados pelas 
tradições protestantes. 
» Composição do Antigo Testamento 
 

O Antigo Testamento é a primeira parte da Bíblia e é 
composto por livros que relatam a origem e história do povo 
de Israel, suas leis, sabedoria e profecias.  
 

O Antigo Testamento foi escrito desde o tempo de Moisés 
(por volta de 1300 a.C.) até o século IV a.C., quando foram 
incluídos os livros dos profetas 
 

◘ Na Tradição Hebraica (Tanakh): 
• Torá (Lei): Composta pelos cinco primeiros livros que são: 
Gênesis, Êxodo, Levítico, Números e Deuteronômio. 
Tradicionalmente atribuídos a Moisés, esses livros narram 
a origem do mundo, a formação do povo de Israel e suas 
leis. 
• Nevi'im (Profetas): Dividido em Profetas Anteriores: Josué, 
Juízes, 1 e 2 Samuel, 1 e 2 Reis e Profetas Posteriores: 
Isaías, Jeremias, Ezequiel e os 12 Profetas Menores 
(Oséias, Joel, Amós, Obadias, Jonas, Miquéias, Naum, 
Habacuque, Sofonias, Ageu, Zacarias e Malaquias). Estes 
livros abordam a história e a mensagem de Israel. 
• Ketuvim (Escritos): Inclui uma variedade de livros como 
como poesias, sabedoria, histórias e outros escritos: 
Salmos, Provérbios, Jó, Cântico dos Cânticos (ou Cantares 
de Salomão), Rute, Lamentações, Eclesiastes, Ester, 
Daniel, Esdras, Neemias, 1 e 2 Crônicas. 
 
 
 

◘ Na Tradição Cristã: 
• Pentateuco: A mesma divisão dos cinco primeiros livros: 
Gênesis, Êxodo, Levítico, Números e Deuteronômio. 
• Livros Históricos: Inclui Josué, Juízes, Rute, 1 e 2 Samuel, 
1 e 2 Reis, 1 e 2 Crônicas, Esdras, Neemias, Ester. 
• Livros Poéticos e Sapienciais: Inclui livros como Jó, 
Salmos, Provérbios, Eclesiastes, Cânticos (Cantares de 
Salomão). 
• Livros Proféticos: Divididos entre os maiores (Isaías, 
Jeremias, Lamentações, Ezequiel e Daniel) e menores 
(Oséias, Joel, Amós, Obadias, Jonas, Miquéias, Naum, 
Habacuque, Sofonias, Ageu, Zacarias e Malaquias). 
 

» Composição do Novo Testamento 
 

O Novo Testamento é a segunda parte da Bíblia cristã e 
conta o início da história do cristianismo se concentrando 
na vida e nos ensinamentos de Jesus Cristo, bem como nas 
cartas e escritos dos apóstolos.  
 

• Evangelhos: Compreendem os quatro livros (Mateus, 
Marcos, Lucas e João), que narram a vida e os 
ensinamentos de Jesus Cristo. Esses livros são essenciais 
para a cristologia e são fontes primárias para entender a 
vida de Jesus. 
• Atos dos Apóstolos: Livro que narra a história dos 
primeiros cristãos e a disseminação do cristianismo, com 
destaque para as viagens missionárias de Paulo. 
• Epístolas: Cartas de autores como Paulo, Pedro, João, 
Tiago e Judas, que discutem questões teológicas, práticas 
cristãs e orientações para as primeiras igrejas.  As Epístolas 
estão divididas em: 

03 04 



✎ Cartas de Paulo: Romanos, 1 e 2 Coríntios, Gálatas, 
Efésios, Filipenses, Colossenses, 1 e 2 Tessalonicenses.  
✎ Cartas Pastorais: 1 e 2 Timóteo e Tito. 
✎ Cartas Gerais ou Católicas: Hebreus (autoria atribuída a 
Paulo, mas com muitas contestações), Tiago, 1 e 2 Pedro, 
1, 2 e 3 João e Judas. 
• Apocalipse: Último livro do Novo Testamento, 
tradicionalmente atribuído ao apóstolo João, que apresenta 
visões proféticas sobre o fim do mundo e a vitória final de 
Cristo. 
 

Linguagem de Comunicação 
 

 

» Figura de Linguagem 
 

Agora pode parecer que vamos entrar em uma aula de 
português. Pode ser que você nem se lembre mais destes 
termos da época da escola, mas são eles que vão nos 
ajudar a compreender as diversas figuras de linguagem que 
a Bíblia utiliza para transmitir suas mensagens de maneira 
vívida, poética e profunda.  
As figuras de linguagem ajudam a ilustrar conceitos 
espirituais e estão por toda parte no livro de Apocalipse.  
 

★ Metáfora 
É uma comparação implícita, onde algo é dito ser outra 
coisa para criar uma imagem vívida. 
Exemplo: "Eu sou o pão da vida" (João 6:35). 
Jesus se compara ao pão, indicando que Ele é essencial 
para a vida espiritual. 
 
 
 

★ Alegoria  
É uma sequência de metáforas. 
Exemplo: “Trouxeste uma vinha do Egito; lançaste fora os 
gentios, e a plantaste. 
Preparaste-lhe lugar, e fizeste com que ela deitasse raízes, 
e encheu a terra. 
Os montes foram cobertos da sua sombra, e os seus ramos 
se fizeram como os formosos cedros. 
Ela estendeu a sua ramagem até ao mar, e os seus ramos 
até ao rio. 
Por que quebraste então os seus valados, de modo que 
todos os que passam por ela a vindimam? 
 O javali da selva a devasta, e as feras do campo a devoram. 
 Oh! Deus dos Exércitos, volta-te, nós te rogamos, atende 
dos céus, e vê, e visita esta vide; 
E a videira que a tua destra plantou, e o sarmento que 
fortificaste para ti.” (Salmos 80:8-15) 
 

★ Símile (Comparação) 
É uma comparação explícita, geralmente com o uso de 
palavras como "como" ou "assim como". 
Exemplo: "O Senhor é meu pastor; nada me faltará. Ele me 
faz deitar em pastos verdejantes, guia-me mansamente a 
águas tranquilas" (Salmo 23:1-2). 
A relação entre o Senhor e o pastor é uma comparação 
explícita. 
 

★ Antítese 
A antítese é o contraste entre ideias opostas, usadas para 
enfatizar as diferenças. 
Exemplo: "Pois quem quiser salvar a sua vida, perdê-la-á; 
mas quem perder a sua vida por minha causa, a salvará" 
(Lucas 9:24).  

05 06



Contraste entre salvar e perder a vida, refletindo sobre a 
lógica espiritual versus a lógica humana. 
 

★ Hipérbole 
A hipérbole é um exagero usado para enfatizar uma ideia. 
Exemplo: "Se tua mão ou teu pé te fizer tropeçar, corta-o e 
lança-o de ti; melhor te é entrar na vida aleijado ou coxo, do 
que, tendo duas mãos ou dois pés, ser lançado no fogo 
eterno" (Mateus 18:8). 
Exagero sobre a importância de evitar o pecado. 
 

★ Personificação 
A personificação é quando coisas inanimadas ou conceitos 
abstratos são atribuídos a características humanas. 
Exemplo: "A sabedoria clama nas ruas, nas praças faz ouvir 
a sua voz" (Provérbios 1:20). 
A sabedoria é retratada como se fosse uma pessoa que 
fala. 
 

★ Ironia 
A ironia é quando se diz o oposto do que se quer realmente 
dizer, muitas vezes com o objetivo de criticar ou alertar. 
Exemplo: "E disse-lhes: 'Bem profetizou Isaías a vosso 
respeito, hipócritas, como está escrito: Este povo me honra 
com os lábios, mas o seu coração está longe de mim'" 
(Marcos 7:6). 
A ironia de as pessoas estarem honrando Deus de maneira 
superficial, sem um compromisso genuíno. 
 

★ Paradoxo 
O paradoxo é uma expressão que parece contraditória, mas 
revela uma verdade profunda. 
Exemplo: "Porque o que é exaltado entre os homens é 
abominação diante de Deus" (Lucas 16:15). 

Contradição aparente entre o que é valorizado pelos 
homens e o que é valorizado por Deus. 
 

★ Metonímia 
A metonímia ocorre quando algo é substituído por outra 
coisa com a qual está intimamente relacionado. 
Exemplo: "O sangue de Jesus Cristo, seu Filho, nos purifica 
de todo pecado" (1 João 1:7). 
"Sangue" é usado para representar o sacrifício de Cristo. 
 

★ Sinédoque 
A sinédoque é um tipo de metonímia onde uma parte 
representa o todo ou o todo representa uma parte. 
Exemplo: "Toda a terra viu a salvação do nosso Deus" 
(Salmo 98:3). 
"Terra" representa as pessoas que habitam a terra. 
 

★ Eufemismo 
O eufemismo suaviza uma expressão ou ideia mais dura ou 
desagradável. 
Exemplo: "E o Senhor o levou" (Gênesis 5:24 - sobre 
Enoque). 
"Levou" é uma forma suave de dizer que Enoque foi levado 
para o céu, sem falar diretamente sobre a morte. 
 

★ Apóstrofe 
A apóstrofe é quando o autor se dirige diretamente a uma 
pessoa ou coisa que não está presente ou está abstraída. 
Exemplo: "Ó morte, onde está o teu aguilhão? Ó inferno, 
onde está a tua vitória?" (1 Coríntios 15:55). 
A morte e o inferno são "interpelados" como se fossem 
entidades com as quais se pode conversar. 
 
 
 

07 08 



★ Clímax 
O clímax é uma sequência de ideias ou eventos que 
aumentam em intensidade. 
Exemplo: "Porque aos que a ele receberam, deu-lhes o 
poder de serem feitos filhos de Deus" (João 1:12). 
A ideia de se tornar filho de Deus é uma progressão 
climática de receber Cristo. 
 

★ Parábola  
É uma espécie de alegoria apresentada sob a forma de uma 
narração relatando fatos naturais ou acontecimentos 
possíveis com o objetivo de declarar ou ilustrar uma ou 
várias verdades importantes. 
Exemplo: “E falou-lhe de muitas coisas por parábolas, 
dizendo: Eis que o semeador saiu a semear. 
E, quando semeava, uma parte da semente caiu ao pé do 
caminho, e vieram as aves, e comeram-na; 
 E outra parte caiu em pedregais, onde não havia terra 
bastante, e logo nasceu, porque não tinha terra funda; 
Mas, vindo o sol, queimou-se, e secou-se, porque não tinha 
raiz. 
 E outra caiu entre espinhos, e os espinhos cresceram e 
sufocaram-na. 
E outra caiu em boa terra, e deu fruto: um a cem, outro a 
sessenta e outro a trinta.” (Mateus 13: 3-8) 
 

★ Antropopatia  
É a atribuição de emoções, paixões e desejos humanos a 
Deus. 
Exemplo: “E não entristeçais o Espírito Santo de Deus, no 
qual estais selados para o dia da redenção” (Efésios 4:30) 
 
 
 

 

★ Antropomorfismo  
É a atribuição de características corporais e atividades 
físicas a Deus 
Exemplo: “Sobre eles caiu medo e pavor; pela grandeza de 
teu braço, emudeceram como pedra; até que o teu povo 
passasse, ó SENHOR, até que passasse o povo que tu 
adquiriste.” (Êxodo 15:16) 

  

★ Pleonasmo  
É a palavra ou expressão redundante: repetição da mesma 
idéia, com a finalidade reforçar e avivar a expressão e o 
pensamento. 
Exemplo: Josué diz a Acã: “Por que nos perturbaste? O 
Senhor te perturbará neste dia”.  (Josué 7:25)  
 

★ Zoomorfismo  
É a atribuição de características animais a Deus 
Exemplo: “Ele o cobrirá com as suas penas, e sob as suas 
asas você encontrará refúgio; a fidelidade dele será o seu 
escudo protetor.” (Salmo 91:4) 

 

★ Litotes  
É uma afirmação moderada que suaviza o sentido literal. É 
o oposto da hipérbole. 
Exemplo: “Pois não me envergonho do evangelho, porque 
é o poder de Deus para a salvação de todo aquele que 
crê, primeiro do judeu e também do grego; visto que a 
justiça de Deus se revela no evangelho, de fé em fé, como 
está escrito: O justo viverá por fé” (Romanos 1:16-17) 
Paulo usa uma frase suavizada ou negativa para 
expressar uma afirmação. Em vez de dizer que “se 
orgulha” ele diz que “não se envergonha”. E dizer que não 

09 10 



se envergonha do evangelho é outro modo de dizer que se 
gloria nele. 
 

★ Prosopopéia  
Figura de linguagem que dá vida a coisas inanimadas. 
Exemplo: “O que te aflige, ó mar, que fugiste? Ó Jordão, 
que voltaste?” (Salmo 114:5) 
O salmista dirige-se ao mar e ao rio Jordão como se fossem 
pessoas capazes de ouvir e responder à sua pergunta. 
 

★ Enigma  
É a enunciação duma idéia em linguagem difícil de 
entender. 
Exemplo: Sansão diz: “Do que come saiu comida, e do forte 
saiu doçura”. (Juizes 14.14) 

 
 

★ Catacrese  
Ocorre quando, por falta de um termo específico para 
designar um conceito, torna-se outro por empréstimo. 
Entretanto, devido ao uso contínuo, não mais se percebe 
que ele está sendo empregado em sentido figurado. 
Exemplo: “E saía um rio do Éden para regar o jardim e dali 
se dividia, repartindo-se em quatro braços.” (Gênesis 2:10). 

 

★ Acróstico  
Uma composição em verso, na qual, a primeira, e alguma 
vez, a última letra da linha é lida em ordem e forma um 
nome ou título. 
Exemplo: O Salmo 119 é o mais longo da Bíblia, é um 
acróstico. Os 176 versículos encontram-se divididos em 22 
seções de oito versos cada uma, correspondendo a cada 
uma das letras do alfabeto hebraico. 
 
 
 

 

★ Fábula  
É uma narrativa alegórica cujos personagens são 
geralmente animais e cujo desenlace reflete uma lição 
moral. A temática é variada e contempla tópicos como a 
vitória da fraqueza sobre a força, da bondade sobre a 
astúcia e a derrota de presunçosos. 
Exemplo: “o rei Jeoás de Israel diz a Amazias, rei de Judá, 
que um espinheiro do Líbano enviou uma mensagem a um 
cedro do Líbano. A mensagem dizia: "Dê a sua filha em 
casamento ao meu filho". No entanto, um animal selvagem 
pisoteou o espinheiro.” (2 Reis 14:9)  
 

★ Provérbio  
Sentença de caráter prático e popular, comum a todo um 
grupo social, expressa em forma sucinta e geralmente rica 
em imagens. 
Exemplo: Livro dos Provérbios ou Provérbios de Salomão 
ensina a alcançar a sabedoria, a disciplina e uma vida 
prudente e a fazer o que é correto, justo e digno.  

 

★ Elipse  
É a supressão de uma palavra facilmente subentendida. 
Consiste da omissão de um termo facilmente identificável 
pelo contexto ou por elementos gramaticais presentes na 
frase com a intenção de tornar o texto mais conciso e 
elegante. 
Exemplo:  "Os alimentos são para o ventre, e o ventre para 
os alimentos; mas Deus destruirá tanto um como os outros. 
Mas o corpo não é para a prostituição, senão para o Senhor, 
e o Senhor para o corpo" (1 Coríntios 6:13) 

 

★ Zeugma  
É uma figura de estilo ou figura de linguagem que consiste 
na omissão de um ou mais elementos de uma oração, já 

11 12 



expressos anteriormente. O zeugma é uma forma de elipse. 
Exemplo: "Com leite vos criei, e não com carne" (1 Coríntios 
3:2) 
 

» Linguagem Literária 
 

A Bíblia utiliza várias formas de linguagem literárias para 
transmitir suas mensagens. 
 

★ Metafórica: Muitas passagens bíblicas fazem uso de 
metáforas para transmitir significados profundos, como 
Jesus dizendo "Eu sou o pão da vida" (João 6:35), que não 
deve ser entendido de forma literal, mas como uma 
expressão de como ele é essencial para a vida espiritual. 
★ Exortativa: É uma linguagem que visa incentivar ou 
exortar os leitores a seguir o caminho da fé, como as cartas 
de Paulo, que encorajam os cristãos a viverem de maneira 
justa e a perseverarem na fé. 
★ Didática: Em muitos textos, a Bíblia adota uma 
abordagem mais direta e instrutiva, como nas epístolas, que 
buscam ensinar doutrinas cristãs e práticas de vida, como 
as cartas de Paulo aos coríntios e aos efésios. 
Esses diferentes estilos de linguagem ajudam a Bíblia a se 
conectar com diversas situações e épocas, oferecendo 
ensinamentos que vão desde instruções práticas até visões 
profundas e espirituais. 
★ Poética: Muitas partes da Bíblia, como os Salmos e 
Cânticos, são escritas de forma poética, com uso de 
paralelismo, rimas, e ritmos. Isso visa destacar aspectos 
emocionais, espirituais e estéticos da mensagem. 
★ Narrativa: A Bíblia contém muitas histórias que relatam a 
vida e as ações de pessoas e nações. As narrativas 

oferecem lições morais, espirituais e históricas, como as 
histórias de Moisés, Davi, e os apóstolos. 
★ Parábolas: Usadas por Jesus e outros personagens 
bíblicos, as parábolas são histórias curtas e alegóricas que 
ilustram princípios espirituais e morais, como a parábola do 
filho pródigo (Lucas 15:11-32), que ensina sobre 
arrependimento e perdão. 
★ Simbolismo: A Bíblia frequentemente usa símbolos para 
representar realidades espirituais ou futuros eventos, como 
o Apocalipse, que está cheio de imagens simbólicas, como 
a besta e os sete selos, representando forças espirituais ou 
eventos históricos. 
★ Profética: A linguagem profética é usada para transmitir 
mensagens de Deus sobre o futuro, seja de julgamento ou 
salvação. Os profetas frequentemente usam uma 
linguagem vívida e contundente para alertar sobre as 
consequências de não seguir os mandamentos divinos. 
★ Apocalíptica: Característica especialmente do livro de 
Apocalipse, mas também presente em outras partes da 
Bíblia, como Daniel. Usa uma linguagem dramática, visões 
e imagens de catástrofes para ilustrar o conflito final entre o 
bem e o mal e o triunfo de Deus. 
 

» Literatura Apocalíptica 
 

É um gênero literário que se caracteriza por relatar visões e 
revelações sobre o fim do mundo, o juízo final, e a 
intervenção divina para trazer a justiça e restaurar a ordem. 
Esse tipo de literatura usa uma linguagem enigmática e 
simbólica para transmitir mensagens de esperança e 
consolo para os fiéis em tempos de opressão, sofrimento 
ou crise.  

13 14 



◘ Características da Literatura Apocalíptica 
• Visões e Revelações Divinas: Envolve um mediador 
(como um profeta ou visionário) que recebe revelações 
diretas de Deus ou de seres celestiais. Essas revelações 
costumam acontecer em momentos de crise e trazem uma 
perspectiva sobrenatural sobre o futuro. 
• Simbolismo e Imagens Poderosas: Utiliza uma linguagem 
simbólica rica, com imagens de animais, seres celestiais, 
catástrofes naturais, e eventos cósmicos. Essas imagens 
têm um significado profundo e muitas vezes estão abertas 
a múltiplas interpretações. 
• Temática de Juízo e Redenção: O tema central é o juízo 
de Deus sobre o mal e a promessa de um novo começo, 
onde os justos serão recompensados e os ímpios punidos. 
A esperança de redenção e vitória final sobre o mal é uma 
característica fundamental. 
• Dualismo: Apresenta uma visão dualista da realidade, 
dividindo o mundo entre as forças do bem (representadas 
por Deus e seus anjos) e as forças do mal (representadas 
por Satanás, impérios opressores, ou criaturas 
demoníacas). 
• Escrita em Tempos de Perseguição: A literatura 
apocalíptica surge em contextos de sofrimento e 
perseguição, quando o povo acredita estar vivendo em 
tempos de opressão. Ela oferece consolo e esperança, 
assegurando que Deus trará um fim ao sofrimento e 
estabelecerá sua justiça. 
 

◘ Exemplos de Literatura Apocalíptica na Bíblia: 
✎ Livro de Daniel: Especialmente em passagens como 
Daniel 7 a 12, o livro apresenta visões proféticas sobre o fim 
dos tempos, o julgamento dos reinos da Terra e a vitória 

final de Deus. Usa simbolismo complexo, como a visão das 
"quatro feras" (Daniel 7) e a "estátua de ferro" (Daniel 2). 
 

✎ Profecias de Isaías, Ezequiel e Zacarias: Embora esses 
livros não sejam exclusivamente apocalípticos, contêm 
seções com visões do futuro, juízos divinos e restauração, 
que são características dessa literatura. 
 

✎ Livro de Apocalipse: O Apocalipse de João (ou 
Revelação) é a obra mais conhecida da literatura 
apocalíptica cristã. Escrito em um contexto de perseguição 
aos cristãos, apresenta uma visão do fim do mundo, a luta 
final entre o bem e o mal, o juízo de Deus e a criação de um 
novo céu e uma nova terra. 
 

 
 
Com base em todos esses exemplos podemos entrar no 
contexto do livro de Apocalipse, sabendo que a maior parte 
dos textos apocalípticos não é literal, os textos possuem 
muita alegoria (utilizam personagens, cenários e eventos 
para representar uma comparação). Foram escritos em sua 
maioria durante períodos de grande crise, opressão e 
perseguição e tem como objetivo oferecer esperança e 
consolação, mostrando que, apesar das adversidades e da 
maldade aparente no mundo, Deus tem um plano divino que 
culminará com a vitória do bem e o estabelecimento de um 
novo reino de paz e justiça. 
 

Contexto do Livro 
 

Antes de entrarmos no contexto é preciso ressaltar que o 
livro de Apocalipse é centralizado em Jesus, na sua 
segunda vinda, seu reino milenar e o julgamento do mundo. 

15 16 



Apocalipse não é escrito como um livro para gerar medo ou 
pânico, ele descreve a vitória de Jesus.  
  

O Livro de Apocalipse, também conhecido como o 
"Apocalipse de João" ou "Revelação", é o último livro do 
Novo Testamento e uma das obras mais enigmáticas e 
complexas da Bíblia. Escrito no final do primeiro século, o 
Apocalipse é considerado como uma obra profética e 
visionária, revelando eventos futuros e, sobretudo, o triunfo 
final de Deus sobre as forças do mal.  
 

◘ Autoria e Data 
O Livro de Apocalipse é atribuído tradicionalmente ao 
apóstolo João, que, segundo a tradição cristã, teria escrito 
a obra enquanto estava exilado na ilha de Patmos, por volta 
do ano 95-96 d.C., durante o reinado do imperador romano 
Domiciano. O exílio de João teria sido motivado por sua 
pregação cristã, que desafiava o culto imperial romano.  
 

A autoria de João tem sido discutida ao longo dos séculos, 
embora a maioria dos estudiosos cristãos reconheçam o 
autor como João, o apóstolo, algumas teorias sugerem que 
o livro foi escrito por um "João de Patmos", uma figura 
diferente, possivelmente um líder cristão da região. 
 

◘ Contexto Histórico  
Apocalipse foi escrito em um contexto de intensa 
perseguição religiosa aos cristãos, que enfrentavam um 
império romano hostil, o que tornou a mensagem do livro 
especialmente relevante para os primeiros cristãos. O estilo 
literário e as imagens vívidas de julgamento, guerra e 
redenção oferecem consolo, esperança e encorajamento 
para os fiéis em tempos de adversidade. 
 

A igreja comemorava cerca de 66 anos da sua fundação 
quando apocalipse foi escrito, e ela crescia na mesma 
medida em que era perseguida.  
30 anos antes, perseguidos por Nero, muitos cristãos foram 
crucificados, queimados vivos e lançados às feras. Paulo e 
Pedro foram martirizados nesse período. 
 

Após a primeira grande perseguição de Nero, Domiciano no 
ano 95 começa a segunda perseguição intensa marcada 
pelo banimento de João na Ilha de Patmos. 3 anos depois 
Trajano começa a terceira grande perseguição na tentativa 
de acabar com a fé cristã. 
 

◘ Principais Interpretações de Apocalipse  
 

• Interpretação Idealista: Vê o Apocalipse de maneira 
simbólica, como uma representação atemporal das lutas 
entre o bem e o mal. 
O livro seria como uma descrição das lutas espirituais e 
morais que acontecem em todas as épocas, uma história 
simbólica que ensina que, em qualquer época, a 
humanidade enfrentará desafios, mas Deus sempre 
triunfará no final. 
 

• Interpretação Preterista: Vê o Apocalipse como algo que 
já aconteceu no passado, principalmente no primeiro 
século, durante a época do Império Romano. 
A maioria dos eventos descritos no livro são considerados 
simbólicos ou relacionados a acontecimentos históricos 
daquela época, como a perseguição dos cristãos. 
Embora fale sobre a luta entre o bem e o mal, essa batalha 
é vista como algo que já aconteceu no tempo de João, que 
escreveu o livro. 
 

17 18 



• Interpretação Histórica: Vê o Apocalipse como um relato 
que descreve o curso da história da Igreja e do mundo, 
desde o tempo de João até o fim dos tempos. 
Cada parte do livro é associada a um período específico da 
história, e os eventos descritos são vistos como cumprindo-
se ao longo do tempo, até o fim da história. 
O Apocalipse é como uma cronologia do futuro da Igreja, 
mostrando os altos e baixos ao longo da história, até a 
vitória final de Deus 
  

• Interpretação Futurista: Acredita que a maioria dos 
eventos do Apocalipse ainda acontecerá no futuro, em um 
tempo de grande tribulação e a volta de Cristo. 
É visto como uma profecia sobre o que ocorrerá no final dos 
tempos, incluindo o juízo final, a batalha de Armagedom e 
a criação de um novo céu e uma nova terra. 
Descreve eventos que ainda vão acontecer, como o retorno 
de Jesus, a luta final entre o bem e o mal, e a vitória de 
Deus. 
 

◘ Divisões de Apocalipse  
Apocalipse é dividido em 3 partes e vemos isso em 
Apocalipse 1:19 que diz: "Escreva, pois, as coisas que você 
viu: as coisas que são e as que hão de vir depois destas".  
 

• Capítulo 1: “Escreva, pois, as coisas que você viu” ou seja, 
as coisas que já tinham acontecido nos dias de João. 
• Capítulo 2 e 3: “As presentes” representadas pelas sete 
cartas às sete igrejas na Ásia Menor mostrando a condição 
dessas igrejas no tempo de João. 
Porém essas 7 cartas também são entendidas como uma 
prefiguração da igreja nos tempos de hoje ou dos crentes 
ao longo da era cristã . 

• Capítulo 4 ao 22: “Que hão de vir” ou que devem 
acontecer, relatam eventos que ainda serão revelados a 
partir do fim da igreja no capitulo 4, até o estabelecimento 
do novo céu e nova terra no capitulo 21. 
 

◘ Séries de 7  
A Bíblia começa com sete dias de criação e termina com 
um livro que apresenta alguns “setes” que envolvem o final 
dessa criação. 
O número sete é destacado por toda a bíblia, sendo o dia 
do descanso (sábado); o sistema levítico usava um sistema 
de sete ciclos, sete sacerdotes marchando com sete 
trombetas por sete dias e tocando sete vezes no sétimo dia 
garantiu a vitória sobre Jericó. 
Além dos sete dias da semana, temos sete cores no arco-
íris e sete notas musicais. Simbolicamente o sete 
representa a plenitude de Deus (3+4). 
 

Além do 7 existem outros números simbólicos como o 3 que 
corresponde a assinatura numérica de Deus (Trindade); o 4 
que é a assinatura numérica da natureza e da criação e em 
contrapartida o número 6 é considerado o número da 
imperfeição, a conta incompleta. 
 

 O número 7 em Apocalipse  
• Sete Cartas a Sete Igrejas (1-3) 
• Sete Selos e Sete Trombetas (4-11) 
• Sete Taças (15-16) 
• Sete Candelabros (1:12, 20) 
• Sete Estrelas (1:16, 20) 
• Sete Anjos (1:20) 
• Cordeiro com Sete Chifres e Sete Olhos (5:6) 
• Sete Lâmpadas (4:5) 

19 20 



• Sete Trovões (10:3-4) 
• Dragão vermelho com Sete Cabeças e Sete Coroas (12:3) 
• Besta semelhante a um leopardo com Sete Cabeças (13) 
• Besta escarlate com Sete Cabeças (17:3,7) 
• Sete Colinas (17:9)  
• Sete Reis (17:10) 
• Sete Bem-Aventuranças: 
- 1:3 “Feliz aquele que lê as palavras desta profecia e felizes 
aqueles que ouvem e guardam o que nela está escrito” 
- 14:3 “Felizes os mortos que morrem no Senhor de agora 
em diante” 
- 16:15 “Feliz aquele que permanece vigilante (esperando a 
segunda vinda do Senhor)” 
- 19:9 “Felizes os convidados para o banquete do 
casamento do Cordeiro” 
- 20:6 “Felizes e Santos os que participam da primeira 
ressurreição” 
- 22:7 “Feliz é aquele que guarda as palavras da profecia 
deste livro” 
- 22:14 “Felizes os que lavam as suas vestes” 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Apocalipse 1  
 

» Prólogo (1:1-3) 
Nos primeiros versículos João nos informa que o conteúdo 
de Apocalipse é uma revelação dada por Deus a Jesus 
Cristo e que Jesus, por meio de um anjo, transmitiu essa 
revelação a seu servo João.  
O termo "revelação" do grego "apokalipsis" sugere a ideia 
de algo que foi oculto, mas agora é desvendado. Logo, 
apocalipse não é algo para ser especulado ou interpretado 
à parte, mas sim uma revelação dada diretamente por Deus 
para os seus servos. 
 

João faz uma afirmação de confiabilidade do registro de 
tudo que ele viu como uma testemunha fiel da palavra de 
Deus e do testemunho de Jesus por intermédio do anjo 
intérprete enviado por Deus que testemunha de que essa é 
a palavra de Deus entregue a Jesus e revelada por Ele aos 
seus servos.  
João viu as coisas reveladas a ele e as transmite como uma 
verdade absoluta. Nesse período o testemunho de um 
indivíduo que estivesse disposto a morrer por sua fé 
possuía um grande valor. 
 

João também começa e termina o livro repetindo um verso 
que oferece uma bênção especial aos que leem, aos que 
escutam e guardam essas profecias: “Bem-aventurados 
aqueles que leem e aqueles que ouvem as palavras da 
profecia e guardam as coisas nela escritas, pois o tempo 
está próximo.” no capítulo 1:3 e no capítulo 22:7 “Eis que 
venho sem demora. Bem-aventurado aquele que guarda as 
palavras da profecia deste livro.” 
 

21 22 



Esse texto reflete uma prática comum na igreja primitiva, 
onde as cartas e as profecias eram lidas em voz alta nas 
reuniões. A ênfase está em guardar as palavras da profecia, 
sugerindo uma resposta ativa à revelação. Não só escutar, 
mas não esquecer, tendo em vista que a leitura e a 
meditação nas escrituras sempre foram vistas como meios 
de fortalecer os cristãos a perseverarem. 
 

Lembrando que no final do primeiro século, João estava 
exilado na ilha de Patmos por conta da perseguição romana 
onde os cristãos viviam em grande tensão e dificuldades 
sob o domínio do Império Romano. 
 

» Saudação e Doxologia* (1:4-8) 
João escreve diretamente às sete igrejas na Ásia (atual 
território da Turquia).  
A província da Ásia foi evangelizada durante o ministério de 
Paulo em Éfeso entre 52-55 d.C conforme relatado em Atos 
19:10. Embora as sete cartas sejam direcionadas às sete 
igrejas da Ásia simbolicamente, elas são relevantes 
também para as igrejas de todos os lugares. 
 

Sua saudação é típica de uma carta escrita no período, 
desejando “graça e paz”, uma combinação da saudação 
grega com a hebraica.  
 

Nessa época a saudação grega era “Graça a vós”, já os 
Judeus cumprimentavam-se com “Paz”. 
 

João segue o texto usando o termo “daquele que é, que era 
e que há de vir”, ou seja, o Deus eterno que não se pode 
nomear, Javé. 
 
 

 

*Doxologia = doxa (glória) e logos (palavra) = Expressão de louvor e glória a Deus  

Quando ele fala “dos sete Espíritos que se acham diante do 
seu trono” alguns interpretes acreditam que  podem ser uma 
referência aos sete arcanjos santos identificados como 
posicionados ao redor do trono (capítulo 8:2 “E vi os sete 
anjos, que estavam diante de Deus, e foram-lhes dadas 
sete trombetas.”), porém, uma das exegeses mais aceitas 
a respeito refere-se ao Espírito Santo na plenitude da sua 
graça e poder, fazendo uma associação às sete 
manifestações perfeitas do Espírito do Senhor de  Isaías 
11:2: “E repousará sobre ele o Espírito do Senhor, o espírito 
de sabedoria e de entendimento, o espírito de conselho e 
de fortaleza, o espírito de conhecimento e de temor do 
Senhor.”. 
 

 O verso 5 exalta Jesus Cristo, enfatizando seus papéis 
como "fiel testemunha", "primogênito dos mortos" (o 
primeiro a ressuscitar) e "soberano dos reis da terra". Ele 
enfatizando o amor de Cristo e o sacrifício pela humanidade 
fazendo uma alusão, um eco a Salmos 89:27 “Também o 
nomearei meu primogênito, o mais exaltado dos reis da 
terra" onde Deus aponta Davi (e por dedução, o filho de 
Davi) . 
 

No versículo 6 João afirma a nova identidade dos cristãos 
como "reis e sacerdotes" — uma ideia que remonta ao 
sacerdócio real do Antigo Testamento (Êxodo 19:6 “E vós 
me sereis um reino sacerdotal e o povo santo”). Eles são 
agora chamados para servir a Deus de uma maneira 
sacerdotal e governar com Cristo. 
 

Para os cristãos perseguidos, essa identidade espiritual era 
uma fonte de encorajamento e doxologia onde os que 
compartilhavam o sofrimento do seu sacerdote e rei 

23 24 



também foram chamados a compartilhar sua intercessão e 
soberania. 
  

O versículo 7 fala sobre a segunda vinda de Cristo, quando 
Ele retornará visivelmente para todos verem, da mesma 
forma que Mateus 24:30 “Então o sinal do Filho do Homem 
aparecerá no céu.” combina com Daniel 7:13 “...e eis que 
vinha nas nuvens do céu um como o filho do homem..” e 
com Zacarias 12:10 “Mas sobre a casa de Davi, e sobre os 
habitantes de Jerusalém, derramarei o Espírito de graça e 
de súplicas; e olharão para mim, a quem traspassaram; e 
prantearão sobre ele, como quem pranteia pelo filho 
unigênito; e chorarão amargamente por ele, como se chora 
amargamente pelo primogênito”. O termo "traspassado" faz 
referência ao próprio Jesus crucificado. A vinda de Cristo 
trará juízo e tristeza para aqueles que não O reconheceram, 
abrangendo todos os povos, ou seja além das tribos de 
Israel. 
 

Este versículo reflete uma expectativa messiânica, uma 
esperança de que Cristo retornaria para estabelecer Seu 
reino e julgar os ímpios, algo especialmente relevante em 
um tempo de perseguição. 
 

No versículo 8 Deus se apresenta como eterno e soberano, 
sem começo nem fim. "Alfa" e "Ômega" são as primeiras e 
últimas letras do alfabeto grego, simbolizando o princípio e 
o fim de todas as coisas. Alguns mestres Judeus de 
períodos posteriores passaram a chamá-lo de Aleph e o Tav 
(primeira e última letra do alfabeto hebraico) 
 

Essa expressão destaca a eternidade de Deus e Sua 
soberania sobre toda a criação. Para os cristãos 

perseguidos, isso reafirma a segurança de que Deus tem 
controle sobre o futuro. 
 

» A Primeira Visão (1:9-20) 
João se identifica no verso 9 como "irmão e companheiro" 
dos cristãos em tribulação se colocando no mesmo nível do 
leitor.  
A menção de "tribulação" e "perseverança" mostra a 
realidade das dificuldades que os cristãos enfrentavam na 
época. João estava passando pelas mesmas dificuldades 
que seus leitores, unindo-se a eles no sofrimento e na 
resistência, sendo uma figura de autoridade e 
solidariedade. 

 

Quando ele diz “estava na ilha chamada Patmos, por causa 
da palavra de Deus e do testemunho de Jesus.” Poderia 
significar que ele havia ido para lá para receber a revelação 
ou para pregar o evangelho, tendo em vista que a ilha não 

25 26 



era deserta, contava com um ginásio esportivo e um templo 
dedicado a Ártemis (a deusa padroeira da ilha), mas o 
significado tradicional e mais provável é que ele tenha sido 
banido para Patmos devido ao seu testemunho cristão.  
 

Nesse período os governadores das províncias podiam 
exercer juízo para condenar os acusados ao banimento, 
execução ou serviço escravo. 
 

Acredita-se que João foi banido por conta da sua idade 
elevada, talvez por clemência do governador. 
 

Era praticada duas formas de banimento, a Deportatio que 
só o imperador poderia declarar onde além do banimento 
os bens eram confiscados e os direitos civis cassados; e a 
Relegatio que era mais branda e os governadores podiam 
sentenciar. Historicamente acredita-se que João foi banido 
sob o processo Relegatio aprovado pelo procônsul da Ásia. 
 

Os lugares mais comuns de banimento eram nas ilhas 
rochosas do Mar Egeu chamadas Cíclades e Espórades 
entre as quais estava Patmos que ficava cerca de 65 e 80 
quilômetros a sudoeste de Éfeso. 
 

A data tradicional para o exílio de João é por volta de 95-96 
d.C., durante o reinado do imperador romano Domiciano, 
que era um imperador conhecido pela perseguição aos 
cristãos. 
 

Eusébio de Cesaréia na obra História Eclesiástica afirma 
que João foi liberto pelo imperador Nerva entre 96 e 98 e 
mudou-se para Éfeso.  

 

No versículo 10 o termo "arrebatado em espírito" indica uma 
experiência mística, em que João foi transportado para uma 
visão celestial, distanciando-se do mundo material para 

perceber a realidade espiritual que ele estava prestes a 
testemunhar: "Eu fui arrebatado em espírito” um êxtase 
profético como Ezequiel 2:2 “Então entrou em mim o 
Espírito, quando ele falava comigo, e me pôs em pé, e ouvi 
o que me falava.”  
Ezequiel 3:22 “ E a mão do Senhor estava sobre mim ali, e 
ele me disse: Levanta-te, e sai ao vale, e ali falarei contigo.”  
2 Reis 5:26 “...“Porventura não fui contigo em espírito, 
quando aquele homem voltou do seu carro ao teu 
encontro?...” 
Ezequiel 37 “A mão do Senhor estava sobre mim, e por seu 
Espírito ele me levou a um vale cheio de ossos” 
 

O termo "dia do Senhor" é uma expressão que remonta ao 
Antigo Testamento, como em Isaías 13:6 “Lamentem, pois 
o Dia do SENHOR está perto; ele vem como destruição da 
parte do Todo-Poderoso”, Amós 5:18 “Ai daqueles que 
desejam o dia do SENHOR! Para que quereis vós este dia 
do SENHOR? Trevas será e não luz" e é usado para 
descrever o dia em que Deus intervém decisivamente na 
história humana, seja para juízo ou salvação. No contexto 
de Apocalipse, este dia é muitas vezes associado à 
segunda vinda de Cristo. 
 

A "grande voz, como de trombeta", é uma voz autoritativa, 
simbolizando a presença de Deus e a iminência de algo 
importante. 
 

As "sete igrejas da Ásia" do versículo 11 são sete de oito 
comunidades cristãs localizadas na Ásia Menor, atual 
Turquia, todas enfrentando desafios diferentes, mas unidas 
pelo sofrimento e pela perseguição romana.  
 

Acredita-se que João escreveu para Tiatira ao invés de 
Cízico pela localização central de Tiatira e provavelmente 

27 28 



possuir uma igreja maior, ou seja, a mensagem seria mais 
bem difundida. A distância entre as cidades é de 50 a 70 
quilômetros. 
 

A ordem de escrever e enviar a mensagem às igrejas revela 
a preocupação pastoral de João em comunicar as 
revelações de Cristo diretamente às comunidades.  
 

A menção das sete igrejas também pode ser interpretada 
como simbólica, já que sete é o número da perfeição ou 
completude na Bíblia, sugerindo que a mensagem é para 
toda a Igreja de Cristo, não apenas para aquelas 
congregações específicas. 
Estas igrejas representam tanto situações históricas reais 
da época quanto, de maneira simbólica, diferentes aspectos 
da Igreja ao longo da história. 
 

Outra interpretação comum é a de que essas igrejas 
representariam eras vividas pela igreja, enquanto outra 
linha de interpretação considera a riqueza de detalhes 
como a geografia exata e contexto cultural como indício de 
que essas cartas são literais e destinadas a essas igrejas 
de fato. 
 

O "candeeiro de ouro" no verso 12 é uma imagem que 
remete ao Antigo Testamento, especialmente ao 
candelabro do Tabernáculo (Êxodo 25:31-40). O candeeiro 
simboliza a presença de Deus e, no Apocalipse, representa 
as igrejas (Apocalipse 1:20). A visão dos "sete candeeiros" 
é uma forma de indicar a presença contínua de Cristo no 
meio das igrejas. 
O fato de João ver os "sete candeeiros" indica que a Igreja, 
embora sujeita à tribulação, é constantemente iluminada 

pela presença divina. A luz de Cristo guia a Igreja, que é a 
luz do mundo. 
 

A imagem do "Filho do homem" no verso 13 remonta ao 
livro de Daniel (Daniel 7:13 já citado), um título messiânico 
que simboliza a autoridade divina de Cristo. A vestimenta 
de Cristo, com a "veste comprida" e o "cinto de ouro", reflete 
dignidade e autoridade, semelhantes ao vestuário de um 
sacerdote ou de uma representação de um rei. 
 

A descrição de Cristo no meio dos candeeiros destaca Sua 
autoridade sobre a Igreja, e a vestimenta simbólica indica 
Seu papel como o sumo sacerdote que intercede pela 
humanidade. Ele está tanto em posição de autoridade 
quanto de serviço à Sua Igreja. 
 

O versículo 14 nos lembra que o branco simboliza pureza, 
sabedoria e eternidade, características atribuídas a Deus 
em várias passagens bíblicas.  
Enquanto em Daniel 7:9 diz que “...um ancião de dias se 
assentou; a sua veste era branca como a neve, e o cabelo 
da sua cabeça como a pura lã;...” representa um ancião, em 
Apocalipse é o Cristo ressurreto que recebe esses atributos 
divinos. 
Os "olhos como chama de fogo" da mesma forma que o 
visitante celestial de Daniel 10:6 em que “... os seus olhos 
como tochas de fogo...”  indicam discernimento perfeito. 
A aparência de Cristo com cabelos brancos e olhos de fogo 
comunica Sua sabedoria eterna e Sua justiça imparcial. Ele 
vê tudo e conhece profundamente as condições internas de 
cada ser humano e de cada igreja. 
 

Os pés de bronze no verso 15 simbolizam a imutabilidade e 
a força de Cristo, que permanece firme diante de qualquer 

29 30 



situação. O "bronze polido" remete à ideia de firmeza e 
resistência, enquanto o som "como a voz de muitas águas" 
simboliza a força e o impacto da voz de Cristo, que é 
incontrolável, poderosa e majestosa. No Antigo 
Testamento, Deus é frequentemente descrito com 
poderosas manifestações de Sua voz, como a descrição do 
som da vinda de sua glória em Ezequiel 43:2 “...e a sua voz 
era como a voz de muitas águas...”. 
 

As "sete estrelas" no verso 16 representam os anjos (ou 
mensageiros) das sete igrejas (veremos mais no verso 20).  

 

A "espada afiada de dois fios" que sai da boca de Cristo 
simboliza Sua autoridade para julgar e discernir. 
Representa a palavra de Cristo, ou seja, o evangelho que 
proclama a graça aos que se arrependem e depositam sua 
fé em Deus. Ela é eficaz e poderosa para julgar e separar a 
verdade da mentira.  
O rosto de Cristo resplandecente como o sol reflete a sua 
natureza divina e sua glória incomparável. 
 

O temor de João no versículo 17 diante da visão gloriosa de 
Cristo é uma reação comum em encontros com o divino, 
como em Daniel 10:9 “... ouvindo o som das suas palavras, 
eu caí sobre o meu rosto num profundo sono, com o meu 
rosto em terra.”; também os 3 discípulos no monte da 
transfiguração em Mateus 17:6 “ Ouvindo isso, os discípulos 
prostraram-se com o rosto em terra e ficaram 
aterrorizados.”  A palavra "não temas" aponta a natureza 
consoladora e protetora de Cristo, que, apesar de Sua 
majestade e autoridade, estende a mão em compaixão para 
levantar Seus servos. 
Cristo também conforta João, revelando Sua eternidade ("o 
primeiro e o último"). 

Cristo afirma Sua vitória sobre a morte no versículo 18, 
sendo a ressurreição a chave para a vitória sobre o mal. "As 
chaves da morte e do inferno" indicam Sua autoridade 
sobre a vida e a morte, algo que ninguém mais pode 
reivindicar. 
Na literatura judaica, as portas do “hades” era uma 
referência ao reino dos mortos, mas quem detivesse as 
chaves desse reino governaria sobre ele, pois as chaves 
simbolizavam autoridade de controlar. 
Os gentios retratavam as divindades do mundo inferior 
como Hades ou Anubis, como portadores das chaves da 
morte. 
A morte de Cristo e Sua ressurreição são fundamentais 
para o cristianismo pois Ele tem o controle final sobre o 
destino humano e o poder sobre o além, não há por que 
temer a morte. A morte como ameaça pela lealdade a cristo 
perde o sentido, pois nem a morte pode nos separar do 
amor daquele que morreu e ressuscitou e é o Senhor dos 
vivos e dos mortos. 
 

A estrutura do livro de Apocalipse fica clara no verso 19. Ele 
é dividido em três partes: o que João viu (passado), o que 
está acontecendo (presente) e o que acontecerá (futuro). 
Isso ajuda a organizar a mensagem e o conteúdo 
apocalíptico. 
Esse versículo destaca a abrangência das revelações de 
Apocalipse, tratando de eventos passados, presentes e 
futuros. 
 

No último versículo do capitulo 1, Cristo explica a João os 
símbolos usados na visão: as sete estrelas representam os 
"anjos" das igrejas, pois na literatura judaica era comum 

31 32 



retratar anjos como estrelas, o fato de estarem nas mãos 
dEle significa que Ele é o Senhor de cada igreja local. 
 

Existem 3 interpretações sobre “os anjos’ das igrejas, sendo 
que a terceira é a mais aceita dentro do contexto de 
apocalipse ao longo dos séculos. 
1º Os anjos são mensageiros que levam o rolo de 
pergaminho às igrejas, mas não acredita-se que João tenha 
feito sete cópias separadas do livro ou que tenha enviado 
sete mensageiros diferentes. 
2º Os anjos são leitores públicos de cada congregação, 
como um tipo de correspondente nas sinagogas. 
3º Os anjos seriam “anjos da guarda” de cada congregação, 
essa é uma concepção semelhante a á visão judaica 
(fundamentada em Daniel) segundo a qual a cada nação 
era designado um anjo protetor. 
 

Enquanto os sete candeeiros representam as igrejas 
propriamente ditas. 
 

Este versículo ajuda a interpretar os símbolos que João viu, 
esclarecendo a relação entre Cristo e as igrejas (e 
dependendo da linha de interpretação, com seus líderes). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Apocalipse 2 e 3 
 

» As Cartas às 7 Igrejas (2:1-3:22) 
 

As cartas às sete igrejas possuem um padrão, Jesus se 
dirige às sete igrejas se descrevendo com um dos seus 
títulos e se dirige ao anjo da igreja dizendo “conheço”, então 
faz uma descrição a respeito da condição em que a igreja 
se encontra, seguida de uma recomendação ou uma 
censura e fecha com uma promessa ou advertência. 
 

✎ Carta à Igreja de Éfeso (Apocalipse 2:1-7)  
 

★ Curiosidade Histórica 
 

Éfeso era uma das cidades mais importantes da Ásia Menor 
no primeiro século pela riqueza cultural e comércio 
próspero. Hoje é um conjunto de ruínas na atual Turquia 
protegido pela Unesco e recebe visitantes de todo o mundo. 
 

Éfeso abrigava um dos maiores templos religiosos da 
antiguidade, o imponente Templo de Artemisa (deusa da 
fertilidade e da caça) considerado uma das sete maravilhas 
do mundo antigo por sua arquitetura monumental e riqueza 
e atraía muitos peregrinos de todo o Império Romano. 
 

A herança cultural greco-romana fazia de Éfeso um centro 
para teatro, música, e filosofia. A Biblioteca de Celsus, era 
uma das maiores e mais impressionantes do mundo antigo, 
com capacidade de armazenar cerca de 12.000 rolos de 
papiro. 
 

Éfeso possuía várias escolas e filósofos influentes da 
época, como os seguidores do estoicismo. 
 

33 34 



Sua localização estratégica entre a Ásia e o Ocidente, o 
tornava um centro comercial importante onde o porto de 
Éfeso e facilitava o comércio marítimo, conectando a cidade 
com todo o Império Romano. 
 

Éfeso era uma cidade rica com ruas pavimentadas, 
mercados, banhos públicos e grandes edifícios, incluindo o 
teatro de Éfeso, que tinha capacidade para mais de 25.000 
espectadores e foi um local crucial para muitos eventos 
públicos, como discursos políticos, competições, e até 
perseguições religiosas. 
 

O teatro também é famoso pelo episódio narrado em Atos 
19:23-41, onde os seguidores de Artemisa protestaram 
contra o evangelho pregado por Paulo, temendo que o culto 
à sua deusa fosse prejudicado. 
 

Como era comum no Império Romano, Éfeso também 
praticava o culto imperial, que envolvia a adoração dos 
imperadores romanos como divindades e foi uma das 
razões pelas quais o cristianismo encontrou resistência nas 
primeiras décadas, já que os cristãos se recusavam a 
participar dessas cerimônias. 
 

A cidade foi uma das principais comunidades cristãs no 
primeiro século e aparece várias vezes no Novo 
Testamento. 
Paulo visitou Éfeso na segunda e terceira viagem 
missionária, a cidade também foi o local onde o Apóstolo 
João viveu e escreveu o Evangelho de João e Apocalipse, 
após ser exilado em Pátmos. 
 

O declínio de Éfeso começou com o desaparecimento do 
porto devido ao assoreamento do rio Cayster, que reduziu 
a importância econômica da cidade. A cidade foi também 

afetada por terremotos, e a mudança do centro de poder no 
Império Romano para outras regiões, embora no século VI, 
o imperador Justiniano tentou restaurar a cidade, mas o 
estado já era irreversível, e ela nunca mais recuperou sua 
antiga glória. 
 

★ Apocalipse 2:1 
"Ao anjo da igreja em Éfeso escreve: Estas coisas diz 
aquele que conserva na sua destra as sete estrelas, e anda 
no meio dos sete candeeiros de ouro:" 
 

"Ao anjo da igreja em Éfeso escreve": A carta é endereçada 
ao "anjo" da igreja. Anjo no cristianismo, no judaísmo e no 
islamismo quer dizer um ser espiritual que serve a Deus, 
um mensageiro entre Deus e os homens.  
No contexto do Apocalipse já vimos que "anjo" pode referir-
se ao líder ou pastor da igreja ou o mensageiro que vai levar 
a carta, embora a versão mais aceita ao longo da história 
do cristianismo é que seja um anjo responsável por guardar 
aquela região, como vimos no último capítulo.  
 

"Estas coisas diz aquele que conserva na sua destra as sete 
estrelas": A "destra" (mão direita) de Cristo representa 
poder e autoridade. As sete estrelas, mencionadas em 
Apocalipse 1:20, representam os anjos (ou líderes) das sete 
igrejas. Isso mostra que Cristo é quem sustenta a liderança 
da igreja e tem soberania sobre ela. 
 

"E anda no meio dos sete candeeiros de ouro": Os sete 
candeeiros representam as igrejas (Apocalipse 1:20). O fato 
de Cristo andar no meio deles indica Sua presença 
constante e vigilante nas igrejas, guiando e protegendo os 
fiéis, ou seja, Cristo está ativamente envolvido com Sua 
igreja. 

34 35 



★ Apocalipse 2:2 
"Conheço as tuas obras, tanto o teu labor como a tua 
perseverança, e que não podes suportar os maus, e 
puseste à prova os que se dizem apóstolos e não o são, e 
os achaste mentirosos." 
 

"Conheço as tuas obras": Cristo conhece profundamente a 
vida da igreja. Ele sabe de todas as ações, intenções e 
motivações. Demonstrando a onisciência de Cristo, que não 
julga apenas pelas aparências, mas conhece o coração e 
as ações de todos. 
 

"Tanto o teu labor como a tua perseverança": A igreja de 
Éfeso é elogiada por seu trabalho árduo (labor) e por sua 
perseverança nas dificuldades. Eles demonstram esforço 
contínuo na fé e na missão. 
 

"E que não podes suportar os maus": A igreja de Éfeso é 
louvada pela sua retidão e por sua incapacidade de tolerar 
o mal. Ela demonstrou um compromisso com a pureza 
doutrinária e moral. 
 

"Puseste à prova os que se dizem apóstolos e não o são, e 
os achaste mentirosos": Éfeso é elogiada aqui pela sua 
vigilância e discernimento. Eles não aceitaram qualquer um 
que se apresentasse como apóstolo, eles testaram suas 
doutrinas e descobriram que alguns eram falsos, mostrando 
assim que estavam comprometidos com a verdade. 
 

★ Apocalipse 2:3 
"E tem perseverado, e tens labutado pelo meu nome, e não 
tens desfalecido." 
"Tem perseverado": A perseverança contínua da igreja é 
mais uma vez enfatizada aqui. Ela não desanimou nem 
cedeu às dificuldades externas. 

 

"Tens labutado pelo meu nome": A igreja tem trabalhado 
fielmente para glorificar o nome de Cristo. E o seu trabalho 
tem um propósito cristocêntrico, sua dedicação é por causa 
do Evangelho. 
 

"E não tens desfalecido": A igreja de Éfeso manteve sua 
fidelidade a Cristo, apesar das dificuldades e pressões. Não 
se deixou desanimar ou desviar de sua missão. 
 

★ Apocalipse 2:4 
"Tenho, porém, contra ti que deixaste o teu primeiro amor." 
 

"Tenho, porém, contra ti": Embora a igreja tenha muitas 
qualidades louváveis, Cristo também aponta uma falha 
crucial. O tom da mensagem muda para uma correção 
amorosa, uma advertência de que algo importante está 
sendo negligenciado. 
 

"Deixaste o teu primeiro amor": O "primeiro amor" se refere 
ao amor fervoroso e dedicado a Cristo que os cristãos de 
Éfeso inicialmente tinham. Com o tempo, este amor 
diminuiu. Embora ainda fossem fiéis em muitas áreas, a 
paixão e o zelo iniciais por Cristo haviam se enfraquecido. 
Isso indica que a igreja se tornou mais focada em atividades 
externas, como o trabalho e a perseverança, e estava 
negligenciando o relacionamento pessoal com Jesus. 
 

Parafraseando, seria algo como muita conferência... muito 
culto, muito estudo técnico e pouco tempo de entrega. 
 

★ Apocalipse 2:5 
"Lembra-te, pois, de onde caíste, e arrepende-te, e faz as 
primeiras obras; e, se não, virei a ti e tirarei do seu lugar o 
teu candeeiro, caso não te arrependas." 

36 37 



"Lembra-te, pois, de onde caíste": Cristo chama a igreja a 
refletir sobre sua condição atual e a lembrar o quanto 
caíram em relação ao estado espiritual anterior. Essa 
reflexão é importante para reconhecer a gravidade da 
situação. 
 

"Arrepende-te": O arrependimento é a resposta pedida aqui. 
A igreja precisa voltar à sua devoção inicial a Cristo, 
corrigindo sua falta de amor genuíno por Ele. Fazer no piloto 
automático não é fazer por amor! 
 

"E faz as primeiras obras": O arrependimento deve ser 
acompanhado por ações práticas que vão refletir a paixão 
e o amor inicial. Fazer as "primeiras obras" significa retornar 
ao entusiasmo e compromisso original com a obra de Deus. 
 

"Se não, virei a ti e tirarei do seu lugar o teu candeeiro": 
Caso a igreja não se arrependa, Cristo promete retirar o 
candeeiro, simbolizando a remoção da presença de Cristo 
e da influência da igreja na comunidade. A igreja perderia 
sua relevância e propósito se não se arrependesse. Como 
tem acontecido hoje. 
 

★ Apocalipse 2:6 
"Tens, contudo, isto a teu favor: que odeias as obras dos 
nicolaítas, as quais eu também odeio." 
 

"Tens, contudo, isto a teu favor": Embora haja uma crítica 
importante, Cristo reconhece algo de bom na igreja de 
Éfeso. Eles odiavam as práticas heréticas dos nicolaítas, 
um grupo que se desviou da pureza do Evangelho. 
 

"Que odeias as obras dos nicolaítas": Os nicolaítas eram 
uma seita que promovia práticas imorais e heréticas, 
possivelmente ligadas ao antinomianismo, uma ideia de 
que a graça de Deus permite viver sem restrições morais.  

A igreja de Éfeso é elogiada pela sua aversão a essas 
práticas. 
 

"As quais eu também odeio": Cristo também odeia as obras 
dos nicolaítas, e a igreja de Éfeso está alinhada com Ele 
nesse aspecto. A aversão ao pecado é importante para a 
pureza da igreja. 
 

★ Apocalipse 2:7 
"Quem tem ouvidos, ouça o que o Espírito diz às igrejas: Ao 
que vencer, dar-lhe-ei a comer da árvore da vida, que está 
no meio do paraíso de Deus." 
 

"Quem tem ouvidos, ouça o que o Espírito diz às igrejas": 
Essa é uma exortação universal, aplicável a todas as igrejas 
e a todos os cristãos. A mensagem não é apenas para 
Éfeso, mas para todas as igrejas, de todos os tempos. A 
disposição para ouvir e obedecer é essencial. 
 

"Ao que vencer, dar-lhe-ei a comer da árvore da vida": A 
promessa é feita aos que vencerem, ou seja, aos que 
perseverarem na fé e se arrependerem, como a igreja de 
Éfeso deveria fazer. Comer da árvore da vida é uma 
metáfora para a vida eterna e a comunhão com Deus, algo 
que será dado somente àqueles que superarem as 
dificuldades e permanecem fiéis. 
 

"Que está no meio do paraíso de Deus": O paraíso de Deus 
simboliza a restauração final, o reino eterno de Deus, onde 
os salvos desfrutarão da vida eterna em perfeita comunhão 
com Ele. 
 

 
 
 

38 39 



✎ Carta à Igreja de Esmirna (Apocalipse 2:8-11)  
 

★ Curiosidade Histórica 
 

Esmirna, foi uma cidade de grande importância comercial, 
religiosa e cultural. Atualmente a cidade de Esmirna ou 
Izmir em Turco, é a terceira maior cidade da Turquia, com 
influências multiculturais de todo o mundo, mas ainda 
preserva as ruinas da cidade antiga.  
 

Fiel ao Império Romano, ela praticou uma intensa 
perseguição aos cristãos embora tenha sido uma das 
cidades mais emblemáticas do cristianismo primitivo, 
mostrando a luta pela fé em meio às adversidades e a 
importância da perseverança diante das dificuldades. 
 

A cidade era próspera e muito influente no primeiro século,  
devido à sua localização estratégica no mar Egeu, sendo 
uma das principais portas de entrada para o comércio entre 
o Ocidente e o Oriente e com um consolidado mercado de 
pescado, tecidos, vinho e azeite tornando Esmirna uma 
cidade rica e muito influente no Império Romano. 
 

A cidade era conhecida também pelo comércio de perfumes 
e especiarias, especialmente a produção de mirra, um 
produto muito valorizado na antiguidade e acredita-se que 
a origem do seu nome venha do termo em grego Smyrne 
que significa Mirra. 
Esmirna possuía uma bela arquitetura monumental, com 
grandes teatros, templos e ruas pavimentadas.  
A cidade tinha grande prestígio cultural porque era um 
centro para a literatura grega, filosofia e a educação, com 
uma longa tradição intelectual, com escolas de filosofia e 
poesia que atraíam pensadores e estudiosos de todo o 
Império Romano para debates filosóficos e culturais. 

 

Como em muitas cidades do Império Romano, Esmirna 
também praticava o culto imperial, com a adoração dos 
imperadores como deuses. A cidade era uma das mais leais 
ao Império Romano e foi a primeira a construir um templo 
dedicado a César.  
Esse também era um ponto de tensão para os cristãos es 
Esmirna igual acontecia em Éfeso, os cristãos se 
recusavam a adorar o imperador (adoração exclusiva a 
Deus), o que tornou a cidade conhecida pela intensa 
perseguição e dentre as cidades vizinhas Esmirna era a 
menos tolerante com os cristãos do primeiro século. 
 

Esmirna também foi no século II d.C., o local de martírio e 
morte do bispo Policarpo, um dos primeiros pais da Igreja 
cristã, que foi queimado vivo.  
Policarpo é reverenciado até hoje como um exemplo de 
fidelidade cristã diante das adversidades, e a sua morte foi 
um marco importante na história do cristianismo primitivo. 
 

Esmirna também era um centro para a religião judaica no 
Império Romano pois abrigava uma grande comunidade 
judaica, que tinha uma forte presença política e religiosa 
inclusive se opondo ao cristianismo. 
 

★ Apocalipse 2:8 
"Ao anjo da igreja em Esmirna escreve: Estas coisas diz o 
Primeiro e o Último, que esteve morto e tornou a viver:" 
 

"Ao anjo da igreja em Esmirna escreve": Assim como nas 
outras cartas, esse é direcionada ao "anjo". 
 

"Estas coisas diz o Primeiro e o Último": Aqui Cristo se 
apresenta como o "Primeiro e o Último", um título que 
expressa Sua eternidade e soberania. Ele está além do 

40 41 



tempo e de toda circunstância, sendo a origem e o fim de 
tudo. 
 

"Que esteve morto e tornou a viver": Esta referência à morte 
e ressurreição de Cristo é central para a mensagem de 
esperança. Ele sofreu e morreu, mas venceu a morte, 
oferecendo aos cristãos a promessa de vitória sobre a 
morte e o sofrimento. 
 

★ Apocalipse 2:9 
"Conheço a tua tribulação e a tua pobreza (mas tu és rico), 
e a blasfêmia dos que dizem ser judeus e não o são, mas 
são a sinagoga de Satanás." 
 

"Conheço a tua tribulação e a tua pobreza": Cristo deixa 
claro que conhece a aflição da igreja de Esmirna, uma igreja 
que estava sofrendo perseguições por causa de sua fé e 
em uma situação econômica difícil, mas a realidade 
espiritual deles é diferente do que as aparências indicam. 
 

"Mas tu és rico": Apesar da pobreza material, a igreja de 
Esmirna é "rica" em espírito, pois possui uma fé genuína e 
perseverante. O valor espiritual é mais importante do que 
as riquezas terrenas. 
 

"A blasfêmia dos que dizem ser judeus e não o são, mas 
são a sinagoga de Satanás": Aqui, Cristo faz referência 
àqueles que se diziam judeus, mas eram inimigos do 
Evangelho. Eles estavam perseguindo os cristãos, 
rejeitando Cristo e sendo instrumentos de Satanás. A 
sinagoga de Satanás representa uma oposição religiosa 
que se desvia da verdade e da vida oferecida por Cristo. 
 
 

★ Apocalipse 2:10 
"Não temas as coisas que tens de sofrer. Eis que o diabo 
está para lançar alguns de vós na prisão, para que sejais 
provados, e tereis tribulação por dez dias. Sê fiel até à 
morte, e dar-te-ei a coroa da vida." 
 

"Não temas as coisas que tens de sofrer": Cristo anima a 
igreja a não temer as provas que estão por vir. Embora a 
perseguição seja certa, eles não devem se intimidar. 
 

"Eis que o diabo está para lançar alguns de vós na prisão": 
O sofrimento está sendo orquestrado por Satanás, mas, 
ainda assim, tudo está sob o controle soberano de Deus. 
Cristo avisa sobre a perseguição iminente, mas também 
oferece consolo. 
 

"Para que sejais provados, e tereis tribulação por dez dias": 
Os cristãos seriam testados na fé e sofreriam por um 
período determinado, simbolizado aqui pelos "dez dias". 
Isso representa um tempo limitado de provação, e a ideia é 
que, apesar do sofrimento, o fim dele está próximo. 
 

"Sê fiel até à morte, e dar-te-ei a coroa da vida": A fidelidade 
até a morte é recompensada com a "coroa da vida", um 
símbolo da vitória final sobre a morte e o pecado. A 
promessa é a vida eterna para aqueles que permanecerem 
firmes na fé. 
 

★ Apocalipse 2:11 
"Quem tem ouvidos, ouça o que o Espírito diz às igrejas: O 
que vencer não sofrerá o dano da segunda morte." 
 

"Quem tem ouvidos, ouça": Como em outras cartas, essa 
exortação é uma convocação para que todos os cristãos 
ouçam e obedeçam a mensagem, aplicando-a em suas 
vidas. 

42 43 



 

"O que vencer não sofrerá o dano da segunda morte": A 
"segunda morte" refere-se à condenação eterna no lago de 
fogo (Apocalipse 20:14). Aqueles que permanecerem fiéis 
a Cristo, superando o sofrimento e a perseguição, não 
experimentarão a segunda morte. A vitória sobre o pecado 
e a morte é garantida aos fiéis. 
 

✎ Carta à Igreja de Pérgamo (Apocalipse 2:12-17)  
 

★ Curiosidade Histórica 
 

Pérgamo, foi uma cidade de grande importância no Império 
Romano por sua história, arquitetura imponente e seu papel 
na difusão do helenismo. 
Atualmente conhecida como Bergama na Turquia mantém 
preservada suas ruínas sob proteção da Unesco, mas 
aberta é à visitação. 
 

Pérgamo foi famosa por ser o centro de culto de Asclépio, 
o deus da medicina na mitologia grega. A cidade possuía 
um grande templo dedicado a Asclépio, que era também um 
santuário terapêutico. Muitas pessoas viajavam até 
Pérgamo em busca de cura no templo e em suas fontes 
termais. O culto a Asclépio em era tão forte que o símbolo 
dele, a caduceu (uma vara com uma serpente enrolada), 
ainda é um símbolo associado à medicina até hoje. 
 

A cidade também possuía uma das bibliotecas mais 
famosas do mundo antigo, com cerca de 200.000 volumes, 
uma rival da biblioteca de Alexandria que teria possuído 
cerca de 400.000 rolos.  
A biblioteca de Pérgamo e é conhecida como uma das 
grandes bibliotecas da Antiguidade, e atraia estudiosos e 
intelectuais de toda a região. 

Devido à dificuldade de acesso ao papiro de Alexandria, 
Pérgamo desenvolveu um material de escrita inovador, 
chamado pergaminho, feito a partir da pele de animais. O 
nome "pergaminho" tem origem no nome da cidade. 
 

No século II a.C., durante o reinado de Eumenes II foi 
construída uma estrutura monumental chamada de  Grande 
Altar de Zeus e foi decorado com uma escultura que 
retratava a luta entre os deuses e os gigantes, conhecida 
como a Gigantomáquia. Esse altar foi um símbolo de poder 
e devoção ao culto de Zeus, e, posteriormente, foi 
transferido para o Museu de Pérgamo, em Berlim, onde se 
encontra até hoje. 
 

A cidade também praticava o culto imperial, que exigia 
adoração ao imperador como uma divindade.  
   

O teatro de Pérgamo é um dos mais impressionantes e bem 
preservados teatros do mundo antigo. Ele foi construído em 
uma encosta íngreme e podia acomodar cerca de 10.000 
pessoas. Mas não era famoso não só pela sua capacidade, 
também pela vista que proporcionava da cidade e 
paisagens ao redor. 
A cidade possuía muitos elementos arquitetônicos que 
refletiam a sua grandiosidade e sofisticação, era de fato um 
centro cultural de grande importância na Antiguidade. 
 

Pérgamo foi a capital do Reino de Pérgamo até o ano 133 
a.C., quando o último rei da dinastia Atálida, Atalo III, 
entregou o reino ao Império Romano, se tornando uma das 
cidades mais importantes da província romana da Ásia. 
 

Pérgamo também abrigava um templo dedicado a Atena, a 
deusa grega da sabedoria e da guerra. O templo era um 
exemplo de devoção e do sincretismo que existia na cidade, 

44 45 



combinando tradições gregas com a influência do Império 
Romano. Haviam vários templos e altares em Pérgamo com 
cultos a múltiplos deuses, e os cristãos os desafiavam e 
rejeitavam por conta da sua fé somente em Cristo. 
 

Os cristãos eram perseguidos porque se recusavam a 
adorar o imperador e os deuses pagãos. O imperador 
Domiciano, no final do primeiro século, intensificou a 
perseguição tornando Pérgamo um local crítico para o 
cristianismo primitivo, com muitos cristãos sendo 
martirizados por sua fé. 
 

★ Apocalipse 2:12 
"Ao anjo da igreja em Pérgamo escreve: Estas coisas diz 
aquele que tem a espada afiada de dois gumes:" 
 

"Ao anjo da igreja em Pérgamo escreve": A carta é agora 
direcionada à igreja em Pérgamo. 
 

"Aquele que tem a espada afiada de dois gumes": A espada 
de dois gumes simboliza a palavra de Deus, que é eficaz 
para julgar e discernir (Hebreus 4:12). Cristo aqui se 
identifica como aquele que possui essa espada, é o juiz 
justo que exerce autoridade sobre a igreja. 
 

★ Apocalipse 2:13 
"Conheço o lugar em que habitas, onde está o trono de 
Satanás; e que retens o meu nome, e não negaste a minha 
fé, nem mesmo nos dias em que Antipas, minha fiel 
testemunha, foi morto entre vós, onde Satanás habita." 
 

"Conheço o lugar em que habitas, onde está o trono de 
Satanás": Pérgamo era uma cidade marcada pela idolatria, 
com templos dedicados ao culto de deuses pagãos, como 
Asclépio (deus da medicina). O "trono de Satanás" refere-

se ao domínio da idolatria e ao ambiente de grande 
oposição ao cristianismo. 
 

"E que reténs o meu nome, e não negaste a minha fé": 
Apesar da forte oposição, os cristãos de Pérgamo 
mantiveram a fé em Cristo e não negaram Seu nome, 
permanecendo fiéis, mesmo em perigo. 
 

"Nem mesmo nos dias em que Antipas, minha fiel 
testemunha, foi morto entre vós": Antipas é apresentado 
aqui como um mártir, alguém que foi fiel até a morte. Sua 
morte serve como um exemplo de fé inabalável. 
 

"Onde Satanás habita": Aqui é denunciado o domínio do 
mal em Pérgamo com a influência de Satanás por meio da 
idolatria e da perseguição aos cristãos. 
 

★ Apocalipse 2:14 
"Tenho, porém, algumas coisas contra ti, que tens aí os que 
retêm a doutrina de Balaão, o qual ensinava a Balaque a 
lançar uma pedra de tropeço diante dos filhos de Israel, a 
fim de que comessem coisas sacrificadas aos ídolos, e se 
prostituíssem." 
 

"Tenho, porém, algumas coisas contra ti": Apesar de a 
igreja ter permanecido fiel em algumas áreas, ela não está 
isenta de críticas. Cristo aponta um erro sério na igreja de 
Pérgamo. 
 

"Que tens aí os que retêm a doutrina de Balaão": A doutrina 
de Balaão refere-se ao ensino que compromete os 
princípios de Deus, especialmente em relação à idolatria e 
à imoralidade sexual. Relembrando que Balaão foi um 
profeta que aconselhou Balaque, rei de Moabe, a tentar 
seduzir os israelitas para que pecassem, oferecendo-lhes 

46 47 



comida sacrificada aos ídolos e promovendo relações 
imorais. 
 

"A fim de que comessem coisas sacrificadas aos ídolos, e 
se prostituíssem": Essa prática de adoração a ídolos e 
imoralidade sexual é condenada no cristianismo e a igreja 
de Pérgamo estava tolerando esses ensinos dentro dela. 
 

★ Apocalipse 2:15 
"Assim também tu tens os que retêm a doutrina dos 
nicolaítas, a qual eu odeio." 
 

"Assim também tu tens os que retêm a doutrina dos 
nicolaítas": A igreja de Pérgamo também estava permitindo 
que os nicolaítas, um grupo herético que defendia a 
liberdade moral excessiva, influenciassem a congregação.  
 

★ Apocalipse 2:16 
"Arrepende-te, pois, se não, em breve virei a ti, e contra eles 
batalharei com a espada da minha boca." 
 

"Arrepende-te": Cristo chama a igreja de Pérgamo ao 
arrependimento. O pecado que estava sendo tolerado na 
igreja precisa ser corrigido. 
 

"Em breve virei a ti, e contra eles batalharei com a espada 
da minha boca": A espada da boca de Cristo representa a 
Sua palavra, que julga e corrige. Aqui Ele promete agir 
contra aqueles que estão promovendo o pecado na igreja. 
 

★ Apocalipse 2:17 
"Quem tem ouvidos, ouça o que o Espírito diz às igrejas: Ao 
que vencer, dar-lhe-ei do maná escondido, e dar-lhe-ei uma 
pedrinha branca, e na pedrinha um nome novo, o qual 
ninguém conhece, senão aquele que o recebe." 
 

"Quem tem ouvidos, ouça": Mais uma vez, Cristo exorta 
todos a ouvirem e a obedecerem a Sua mensagem. 
 

"Ao que vencer, dar-lhe-ei do maná escondido": O maná 
escondido representa a provisão espiritual de Deus para 
aqueles que são fiéis. Ele é uma referência à nutrição 
espiritual que Deus dá aos Seus filhos. 
 

"E dar-lhe-ei uma pedrinha branca": A pedrinha branca era 
um símbolo de vitória ou um prêmio concedido aos 
vencedores em competições. A pedrinha também pode 
simbolizar a identidade e aceitação de Cristo. 
 

"E na pedrinha um nome novo, o qual ninguém conhece, 
senão aquele que o recebe": O nome novo é um símbolo de 
uma nova identidade e relacionamento íntimo com Cristo. A 
promessa é de uma relação única e pessoal com Ele. 
 

✎ Carta à Igreja de Tiatira (Apocalipse 2:18-29)  
 

★ Curiosidade Histórica 
 

Tiatira, era uma cidade localizada na região da Frígia, na 
Ásia Menor. Hoje é chamada de Akhisar, na Turquia onde 
mantém seus sítios arqueológicos.  
 

Tiatira estava situada em uma rota importante de comércio 
entre Pérgamo e Laodiceia, o que a tornava um ponto 
estratégico para o comércio e a disseminação de ideias, 
inclusive o cristianismo. 
 

Durante o primeiro século, Tiatira era uma cidade próspera 
com algumas características únicas como sua atividade 
comercial e a produção por parte das guildas (associação 
de artesãos) de tecidos como a lã tingida com púrpura, que 
era um produto de alto valor associado a status e riqueza. 
 

48 49 



A púrpura era um corante extraído das glândulas de 
moluscos marinhos e eram necessários milhares de 
bichinhos para produzir uma quantidade pequena da 
tintura, que era o pigmento mais caro da Antiguidade e 
chegou a valer seu peso em prata e até ouro, porque cada 
glândula contém apenas um grama do pigmento. 
 

A produção exalava o cheiro de peixe podre, e no Talmude, 
que é um livro sagrado que contém leis e costumes dos 
judeus, garante o direito a divórcio das mulheres cujos 
maridos trabalham em tinturarias, pois as mãos destes 
homens adquirem um cheiro permanente de frutos do mar 
estragados. 
 

Em Atos 16, é mencionada uma mulher chamada Lídia, que 
era uma vendedora de púrpura e uma das primeiras 
convertidas ao cristianismo na cidade de Filipos. Acredita-
se que ela era originária de Tiatira onde as mulheres 
participavam ativamente no comércio de tecidos finos. 
 

Tiatira praticava cultos religiosos pagãos e Apolo era um 
dos deuses adorados, bem como uma variedade de outros 
deuses gregos e romanos, como Cibele e Hércules. As 
guildas muitas vezes estavam associadas a esses cultos e 
faziam sacrifícios para garantir a prosperidade do comércio 
e da produção. 
 

★ Apocalipse 2:18 
"Ao anjo da igreja em Tiatira escreve: Estas coisas diz o 
Filho de Deus, que tem os olhos como chama de fogo e os 
pés semelhantes ao bronze polido:" 
 

"Ao anjo da igreja em Tiatira escreve": A carta agora é 
dirigida ao anjo da igreja em Tiatira. 
 

"Estas coisas diz o Filho de Deus": Cristo se apresenta aqui 
com um título poderoso, "Filho de Deus", enfatizando sua 
autoridade divina e sua relação direta com o Pai. 
 

"Que tem os olhos como chama de fogo e os pés 
semelhantes ao bronze polido": Os "olhos como chama de 
fogo" simbolizam a visão penetrante e o julgamento perfeito 
de Cristo. Os "pés semelhantes ao bronze polido" indicam 
sua estabilidade e poder. Cristo é o juiz justo que examina 
as obras e as motivações humanas. 
 

★ Apocalipse 2:19 
"Conheço as tuas obras, o teu amor, a tua fé, o teu serviço 
e a tua perseverança, e que as tuas últimas obras são mais 
do que as primeiras." 
 

"Conheço as tuas obras": Cristo conhece tudo o que 
acontece dentro da igreja. Nenhuma ação escapa ao Seu 
olhar atento e justo. 
 

"O teu amor, a tua fé, o teu serviço e a tua perseverança": 
A igreja de Tiatira é elogiada por suas qualidades 
espirituais. Eles demonstram amor, fé, serviço e 
perseverança, características fundamentais de uma igreja 
que busca agradar a Deus. 
 

"E que as tuas últimas obras são mais do que as primeiras": 
Esta igreja aparenta ter melhorado suas obras, tornando-se 
mais ativa e produtiva no serviço a Deus ao longo do tempo. 
 

★ Apocalipse 2:20 
"Tenho, porém, contra ti que toleras Jezabel, mulher que se 
diz profetisa, e ensina e engana os meus servos a se 
prostituírem e a comerem coisas sacrificadas aos ídolos." 

50 51 



"Tenho, porém, contra ti": Cristo agora faz uma acusação 
contra a igreja. Apesar das virtudes mencionadas 
anteriormente, há um grave erro que precisa ser corrigido. 
 

"Toleras Jezabel": Jezabel é uma referência a uma mulher 
que, embora se dissesse profetisa, estava promovendo 
falsos ensinamentos. A referência à Jezabel remete à 
esposa do rei Acabe, que levou Israel à idolatria e à 
imoralidade. 
 

"Mulher que se diz profetisa, e ensina e engana": Essa 
mulher estava introduzindo ensinamentos falsos que 
enganavam os crentes, levando-os ao pecado da 
imoralidade sexual e ao consumo de alimentos sacrificados 
a ídolos. 
 

★ Apocalipse 2:21 
"E dei-lhe tempo para se arrepender da sua prostituição, e 
ela não se arrependeu." 
 

"Dei-lhe tempo para se arrepender": Na sua misericórdia, 
Cristo oferece à Jezabel tempo para se arrepender de seus 
pecados, mas ela se recusa. 
 

"E ela não se arrependeu": A recusa de Jezabel em se 
arrepender representa a obstinação no pecado, e isso leva 
a consequências graves. 
 

★ Apocalipse 2:22 
"Eis que a lançarei na cama, e os que adulteram com ela, 
na grande tribulação, se não se arrependerem das suas 
obras." 
 

"Eis que a lançarei na cama": A expressão "lançar na cama" 
pode simbolizar uma punição para a imoralidade espiritual. 

Como ela levou outros à imoralidade, será punida com 
sofrimento. 
 

"E os que adulteram com ela, na grande tribulação": 
Aqueles que seguiram os ensinamentos de Jezabel 
também sofrerão as consequências se não se 
arrependerem. 
 

★ Apocalipse 2:23 
"E matarei seus filhos, e todas as igrejas saberão que eu 
sou aquele que sonda os rins e os corações; e darei a cada 
um de vós segundo as vossas obras." 
 

"E matarei seus filhos": "Filhos" aqui pode ser uma 
referência aos seguidores de Jezabel, aqueles que foram 
corrompidos por seus ensinamentos. A "morte" pode 
simbolizar a destruição espiritual que vem como 
consequência do pecado não arrependido. 
 

"Eu sou aquele que sonda os rins e os corações": Cristo 
possui o poder de conhecer as intenções mais profundas 
do coração humano, não sendo enganado por aparências 
ou palavras vazias. 
 

"E darei a cada um de vós segundo as vossas obras": Cristo 
promete julgar cada um de acordo com suas ações. Este é 
um lembrete da justiça divina que recompensará os justos 
e castigará os injustos. 
 

★ Apocalipse 2:24 
"Mas a vós, aos outros que estais em Tiatira, a todos 
quantos não têm esta doutrina, e que não conheceram as 
profundezas de Satanás, como dizem, eu vos digo: Não vos 
imponho outro fardo." 

52 53 



"Mas a vós, aos outros que estais em Tiatira": Cristo agora 
dirige Sua palavra aos que permanecem fiéis e não caíram 
nas doutrinas de Jezabel. 
 

"Eu vos digo: Não vos imponho outro fardo": Para esses 
fiéis, Cristo não exige mais do que já estão fazendo. A 
mensagem é de consolo para os justos que estão resistindo 
ao erro e à tentação. 
 

★ Apocalipse 2:25 
"Mas o que tendes, retende-o até que eu venha." 
 

"Mas o que tendes, retende-o até que eu venha": Cristo 
encoraja os fiéis a manterem sua fé e sua pureza até Sua 
volta. Eles devem perseverar até o fim. 
 

★ Apocalipse 2:26 
"E ao que vencer, e guardar até ao fim as minhas obras, eu 
lhe darei poder sobre as nações." 
 

"Ao que vencer": Aqueles que permanecerem fiéis e 
vitoriosos contra a corrupção e o erro serão 
recompensados. 
 

"E guardar até ao fim as minhas obras": O vencedor é 
aquele que se mantém firme nas obras de Cristo, 
obedecendo a Seus mandamentos e ensinamentos. 
 

"Eu lhe darei poder sobre as nações": A recompensa para 
os vencedores será o poder de reinar com Cristo, 
simbolizando autoridade espiritual e a participação no 
governo divino. 
 

★ Apocalipse 2:27 
"E há de governar com vara de ferro, e, como os vasos de 
oleiro, serão quebrados; assim como também eu recebi de 
meu Pai." 

"E há de governar com vara de ferro": A "vara de ferro" 
simboliza o poder absoluto e imbatível de Cristo e de Seus 
seguidores sobre o mal. Essa autoridade será dada àqueles 
que perseveraram na fé. 
 

"E como os vasos de oleiro, serão quebrados": Aqueles que 
se opuserem ao governo divino serão destruídos, assim 
como um vaso de barro quebrado. 
 

★ Apocalipse 2:28 
"E dar-lhe-ei a estrela da manhã." 
 

"E dar-lhe-ei a estrela da manhã": A "estrela da manhã" é 
frequentemente associada a Cristo (Apocalipse 22:16). Isso 
simboliza a presença de Cristo e a revelação plena da Sua 
glória. 
 

★ Apocalipse 2:29 
"Quem tem ouvidos, ouça o que o Espírito diz às igrejas." 
"Quem tem ouvidos, ouça": A exortação final para ouvir e 
obedecer ao que o Espírito Santo está dizendo às igrejas. 
 

✎ Carta à Igreja de Sardes (Apocalipse 3:1-6)  
 

★ Curiosidade Histórica 
 

Sardes é outra importante cidade da Ásia Menor e está 
localizada na província de Manisa, na Turquia ocidental. A 
vila turca de Sart foi construída sobre a antiga cidade de 
Sardes. Hoje possui um sítio arqueológico e turístico. 
 

Sardes assim como Esmirna e Éfeso ficavam na então 
província de Lídia, um reino estabelecido na Idade do Ferro 
localizado em uma importante área comercial, devido à sua 
localização privilegiada, com rotas comerciais entre o 
Mediterrâneo e a Ásia.  

55 54 



 

Sardes foi um centro 
financeiro e comercial de 
grande influência e com 
uma história rica. 
Conhecida pela sua 
economia próspera, 
especialmente pela 
produção de tecidos de 
lã e pela presença de 

uma moeda de ouro.  
A cidade era um dos maiores centros de cunhagem de 
moedas do mundo grego e romano, e foi a primeira cidade 
a emitir uma moeda de ouro de maneira regular. 
 

Dizia-se que o rei Creso de Lídia, governava a cidade no 
século VI a.C., e ele era tão rico que se tornou uma lenda 
sobre a abundância de ouro. Sua riqueza estava associada 
à mineração de ouro nas montanhas ao redor da cidade.  
 

Sardes foi um dos centros da Lídia, o que aumentou seu 
prestígio no mundo antigo. 
 

Possuía uma arquitetura grandiosa, incluindo um grande 
templo dedicado à deusa Artemisa, que era uma das 
maiores construções religiosas do mundo grego. Além 
disso, a cidade possuía outros edifícios imponentes, como 
um grande ginásio e um teatro. O templo de Artemisa foi um 
dos maiores da Ásia Menor, e as ruínas de sua base ainda 
podem ser vistas hoje. 
 

A cidade era dominada por práticas pagãs, e os cristãos que 
seguiam a nova fé muitas vezes eram marginalizados pois 
as autoridades locais e imperiais muitas vezes viam o 
cristianismo como uma ameaça à ordem estabelecida, 
então os convertidos enfrentavam dificuldades sociais e 

econômicas sofrendo pressões para abandonar a fé ou 
praticar atos que violassem a moral cristã.  

 

Sardes era conhecida também pelas suas estruturas de 
banhos romanos sofisticadas demonstrando a riqueza e a 
complexidade da cidade. Esses banhos públicos não eram 
somente um lugar de higiene, mas de socialização e 
relaxamento de acordo com a cultura romana. 
Sardes também era conhecida pelo avançado sistema de 
canalização e fornecimento de água que vinha de uma fonte 
distante. Considerado um dos maiores feitos de engenharia 
da cidade, mas o declínio começou logo após os períodos 
romano e bizantino.  
Terremotos, invasões e mudanças nas rotas comerciais 
contribuíram para o declínio da cidade, que finalmente foi 
abandonada. 
 

 

★ Apocalipse 3:1 
"Ao anjo da igreja em Sardes escreve: Estas coisas diz 
aquele que tem os sete espíritos de Deus e as sete estrelas: 
Conheço as tuas obras, que tens nome de que vives, e 
estás morto." 
 

"Ao anjo da igreja em Sardes escreve": A carta é dirigida à 
igreja em Sardes, conhecida por sua grandeza passada, 
mas espiritualmente moribunda. 
 

"Estas coisas diz aquele que tem os sete espíritos de Deus 
e as sete estrelas": Cristo se apresenta como aquele que 
tem autoridade plena sobre a igreja, simbolizada pelos "sete 
espíritos de Deus" (representando a plenitude do Espírito 
Santo falado no primeiro episódio da série) e as "sete 
estrelas" (representando os líderes das igrejas). Essa 

56 57 



introdução enfatiza a soberania de Cristo sobre a igreja e 
seu poder para julgar. 
 

"Conheço as tuas obras": Cristo conhece o estado da igreja. 
Eles têm uma boa reputação, mas essa reputação não 
condiz com sua realidade espiritual. 
 

"Tens nome de que vives, e estás morto": A igreja tem a 
aparência de vida, mas na verdade está espiritualmente 
morta. Isso é uma advertência contra a hipocrisia e a 
superficialidade na fé. 
 

★ Apocalipse 3:2 
"Sê vigilante, e confirma o que resta, que estava para 
morrer, porque não achei as tuas obras perfeitas diante de 
Deus." 
 

"Sê vigilante": Cristo chama a igreja de Sardes à vigilância 
espiritual, para que despertem da morte espiritual em que 
se encontram. A vigilância implica em estar atento à sua 
condição espiritual e não confiar em aparências. 

"Confirma o que resta, que estava para morrer": Há ainda 
algo de bom na igreja, mas esse resto está à beira da morte. 
Cristo exorta os crentes a restaurarem o que está morrendo, 
a fim de evitar a destruição total. 
 

"Porque não achei as tuas obras perfeitas diante de Deus": 
Cristo revela que as ações da igreja não são inteiramente 
agradáveis a Deus. A igreja de Sardes precisa 
urgentemente de arrependimento e renovação de suas 
obras. 
 
 
 

★ Apocalipse 3:3 
"Lembra-te, pois, do que tens recebido e ouvido; guarda-o, 
e arrepende-te. Se, portanto, não vigiares, virei como 
ladrão, e não saberás a que hora virei sobre ti." 
 

"Lembra-te, pois, do que tens recebido e ouvido": Cristo 
lembra a igreja de Sardes do evangelho que ouviram no 
passado e das verdades que receberam. Eles devem voltar 
a se apegar a essas verdades e à pureza do evangelho. 
 

"Guarda-o, e arrepende-te": A igreja precisa não só recordar 
as verdades que receberam, mas também obedecer a elas 
e se arrepender de seu estado atual de apatia espiritual. 
 

"Se, portanto, não vigiares, virei como ladrão": A vigilância 
é enfatizada como essencial. Se a igreja continuar 
negligente, Cristo virá inesperadamente, trazendo 
julgamento, como um ladrão que chega sem aviso. 
 

★ Apocalipse 3:4 
"Tens, contudo, em Sardes, umas poucas pessoas que não 
contaminaram as suas vestes; e andarão de branco, porque 
são dignas." 
 

"Tens, contudo, em Sardes, umas poucas pessoas que não 
contaminaram as suas vestes": Mesmo em uma igreja 
decadente, há sempre alguns fiéis que não se corromperam 
pelo pecado e mantiveram sua pureza espiritual. 
 

"E andarão de branco, porque são dignas": As vestes 
brancas simbolizam a pureza, a santidade e a justiça 
daqueles que permanecem fiéis a Cristo. Eles serão 
recompensados por sua fidelidade. 
 
 
 
 

58 59 



★ Apocalipse 3:5 
"O vencedor será assim vestido de vestes brancas; e de 
nenhuma sorte apagarei o seu nome do livro da vida, e 
confessarei o seu nome diante de meu Pai e diante dos 
seus anjos." 
 

"O vencedor será assim vestido de vestes brancas": O 
vencedor, ou seja, aquele que permanece fiel até o fim, será 
recompensado com vestes brancas, simbolizando pureza e 
santidade. 
 

"De nenhuma sorte apagarei o seu nome do livro da vida": 
A promessa de Cristo é que aqueles que perseverarem na 
fé terão seus nomes permanentemente registrados no Livro 
da Vida, assegurando-lhes a salvação eterna. 
 

"Confessarei o seu nome diante de meu Pai e diante dos 
seus anjos": Cristo promete reconhecer publicamente 
aqueles que venceram. Ele confessará seus nomes diante 
de Deus Pai e dos anjos, um ato de honra e recompensa. 
 

★ Apocalipse 3:6 
"Quem tem ouvidos, ouça o que o Espírito diz às igrejas." 
 

"Quem tem ouvidos, ouça": A exortação final é para todos 
ouvirem atentamente a mensagem do Espírito, refletindo a 
importância de ouvir e obedecer ao que Deus está dizendo. 
 

✎ Carta à Igreja de Filadélfia (Apocalipse 3:7-13)  
 

★ Curiosidade Histórica 
 

Filadélfia era uma cidade localizada na região da Ásia 
Menor, atualmente conhecida como Alasehir na Turquia.  
 

A cidade desempenhou um papel importante na 
disseminação do cristianismo na região. Com uma posição 

estratégica e contexto cultural único, Filadélfia estava 
situada em uma região fértil, no coração da Ásia Menor, 
entre importantes cidades como Sardes e Laodiceia. Sendo 
uma rota de comunicação entre o Oriente e o Ocidente, 
facilitava o comércio e a troca de culturas. 
 

Filadélfia foi fundada por Átalo II, rei de Pérgamo, por volta 
de 189 a.C.  e ele nomeou a cidade de "Filadélfia" em 
homenagem ao seu irmão, Eumenes II, pelos laços de afeto 
e fidelidade, o nome da cidade significa literalmente "amor 
fraternal" (do grego "phileo", que significa "amor" ou 
"amizade", e "adelphos", que significa "irmão"). 
 

Devido sua localização em uma região vulcânica fértil, a 
produção de vinho era uma de suas principais atividades 
econômicas. A cidade era conhecida pela agricultura, mas 
também pelo comércio de vinhos e outros produtos. 
 

Porém, um solo vulcânico não tem só os benefícios 
minerais para a agricultura, a região onde estava situada é 
muito propensa a terremotos, o que fez com que a cidade 
enfrentasse vários desastres naturais ao longo de sua 
história como o do ano 17 d.C., onde um grande terremoto 
destruiu a cidade, que foi reconstruída com a ajuda do 
imperador Tibério.  
 

A cidade possuía teatros, templos e outras estruturas 
típicas do Império Romano. A adoração de deuses 
romanos, como Júpiter e Apolo, era comum na cidade, e 
muitas dessas práticas religiosas eram uma parte central da 
vida social e política. 
 

Filadélfia tinha uma população diversificada, composta por 
gregos, judeus e outros grupos étnicos. Essa diversidade 
religiosa e cultural também se refletia na variedade de 
templos e cultos presentes na cidade, o que criava um 

60 61 



ambiente de pluralismo religioso. Esse cenário ofereceu 
tanto desafios quanto oportunidades para a propagação do 
cristianismo, que se destacava por seu monoteísmo e 
doutrinas exclusivas. 
 

Os cristãos de Filadélfia enfrentaram oposição 
especialmente por parte dos judeus locais. Jesus menciona 
que alguns daqueles que se diziam "judeus" na cidade, na 
verdade, eram uma sinagoga de Satanás, sugerindo que 
havia uma oposição significativa vinda de judeus que não 
aceitavam o cristianismo. Essa oposição resultava em 
discriminação e hostilidade social e religiosa. 
 

Embora os cristãos em Filadélfia não fossem alvo de 
perseguições tão intensas quanto os cristãos de outras 
cidades, a fé cristã ainda era vista como uma ameaça pelas 
autoridades locais e pelos líderes religiosos.  
 

★ Apocalipse 3:7 
"Ao anjo da igreja em Filadélfia escreve: Estas coisas diz o 
Santo, o Verdadeiro, aquele que tem a chave de Davi, 
aquele que abre, e ninguém fecha; e fecha, e ninguém 
abre:" 
 

"Ao anjo da igreja em Filadélfia escreve": A carta é dirigida 
à igreja em Filadélfia, uma igreja que Cristo elogia, pois é 
fiel. 
 

"Estas coisas diz o Santo, o Verdadeiro": Cristo se 
apresenta como "o Santo" e "o Verdadeiro", destacando sua 
natureza divina e sua autoridade absoluta. 
 

"Aquele que tem a chave de Davi": Aqui Cristo destaca que 
possui a autoridade total sobre o reino de Deus. A chave de 
Davi simboliza o acesso e o controle sobre o reino e o poder 
de abrir ou fechar as portas da salvação. 

"Aquele que abre, e ninguém fecha; e fecha, e ninguém 
abre": Cristo tem a autoridade exclusiva para abrir ou fechar 
as portas do céu. Ele controla a salvação e a entrada no 
Reino de Deus. 
 

★ Apocalipse 3:8 
"Conheço as tuas obras; eis que diante de ti pus uma porta 
aberta, a qual ninguém pode fechar; tendo pouca força, 
guardaste a minha palavra, e não negaste o meu nome." 
 

"Conheço as tuas obras": Cristo conhece e aprova as boas 
obras da igreja de Filadélfia. Ele a elogia por sua fidelidade. 
 

"Eis que diante de ti pus uma porta aberta": Cristo oferece 
à igreja de Filadélfia uma oportunidade para o ministério, 
uma "porta aberta" para servir e testemunhar. Ninguém 
pode fechar essa porta de oportunidade. 
 

"Tendo pouca força, guardaste a minha palavra, e não 
negaste o meu nome": Apesar das limitações e dificuldades, 
a igreja de Filadélfia se manteve fiel à palavra de Cristo e 
não negou Seu nome. A fidelidade da igreja, apesar das 
adversidades, é admirada por Cristo. 
 

★ Apocalipse 3:9 
"Eis que farei que alguns da sinagoga de Satanás, dos que 
dizem ser judeus e não são, mas mentem, eis que os farei 
vir e se prostrar aos teus pés, e conhecerão que eu te amei." 
 

"Eis que farei que alguns da sinagoga de Satanás": Jesus 
promete que aqueles que se opõem à igreja, aqueles que 
falsamente se dizem judeus e atacam os cristãos, serão 
humilhados. 

"E se prostrar aos teus pés": Os inimigos da igreja se 
prostrarão diante dela, reconhecendo que Cristo está com 
ela e que a ama. 
 

62 63 



★ Apocalipse 3:10 
"Porque guardaste a palavra da minha paciência, também 
eu te guardarei na hora da tentação, que há de vir sobre o 
mundo inteiro, para tentar os que habitam sobre a terra." 
 

"Porque guardaste a palavra da minha paciência": A igreja 
de Filadélfia é elogiada pela sua perseverança e fidelidade 
à palavra de Cristo, mantendo sua fé em tempos difíceis. 
 

"Também eu te guardarei na hora da tentação": Como 
recompensa, Cristo promete proteger a igreja durante o 
período de grande tribulação que virá sobre o mundo. 
 

★ Apocalipse 3:11 
"Eis que venho sem demora; guarda o que tens, para que 
ninguém tome a tua coroa." 
 

"Eis que venho sem demora": Cristo afirma Sua vinda 
iminente. A igreja deve estar preparada para Sua chegada. 
 

"Guarda o que tens, para que ninguém tome a tua coroa": 
A igreja deve continuar fiel para que não perca a 
recompensa da salvação, simbolizada pela coroa. 
 

★ Apocalipse 3:12 
"Ao que vencer, farei que seja uma coluna no templo de 
meu Deus, e dele nunca sairá; e escreverei sobre ele o 
nome de meu Deus, e o nome da cidade de meu Deus, a 
nova Jerusalém, que desce do céu, de meu Deus, e 
também o meu novo nome." 
 

"Ao que vencer": Cristo promete uma grande recompensa 
àqueles que perseverarem na fé. 
 

"Farei que seja uma coluna no templo de meu Deus": Os 
vencedores serão estabelecidos no Reino de Deus, 
simbolizados como colunas do templo. 

 

"Escreverei sobre ele o nome de meu Deus": A marca de 
propriedade de Deus será sobre os vencedores, mostrando 
que pertencem a Deus e ao Seu Reino. 
 

"E o nome da cidade de meu Deus, a nova Jerusalém": A 
recompensa inclui a cidadania na nova Jerusalém, a cidade 
celestial. 
 

★ Apocalipse 3:13 
"Quem tem ouvidos, ouça o que o Espírito diz às igrejas." 
 

"Quem tem ouvidos, ouça": A exortação final para que todos 
ouçam e obedeçam ao que o Espírito está dizendo às 
igrejas. 
 

✎ Carta à Igreja de Laodicéia (Apocalipse 3:14-22)  
 

★ Curiosidade Histórica 
 

Laodiceia era uma das cidades mais prósperas e influentes 
da Ásia Menor, hoje suas ruínas são conhecidas como Eski-
hissar, na tradução: Castelo Velho situada na Turquia. 
 

Fazia parte da área conhecida como Frígia, 
estrategicamente localizada entre duas outras cidades 
importantes da época, Colossos e Hierápolis, o que 
favorecia o comércio e a troca cultural.  
 

Era uma cidade rica e famosa pela sua indústria têxtil, seus 
bancos, escola de medicina e pelo seu colírio terapêutico. 
 

Os laodicenses eram conhecidos pela sua autossuficiência 
e conforto material, ou seja, a cidade estava "acima de 
qualquer necessidade". Durante um grande terremoto no 
ano 60 d.C., a cidade foi destruída, mas os laodicenses se 
recusaram a aceitar ajuda do Império Romano, e 

64 65 



restauraram a cidade com seus próprios recursos. Isso foi 
um reflexo de orgulho e autossuficiência. 
 

Laodiceia produzia tecidos de lã preta de alta qualidade e 
um colírio especial utilizado para problemas oculares, 
importante na medicina da época.  
 

A cidade tinha um sistema de aquedutos que transportava 
água de Hierápolis, cidade vizinha famosa por suas fontes 
termais. No entanto, devido à distância entre as duas 
cidades, a água que chegava a Laodiceia estava morna e 
muitas vezes contaminada, contrastando com as águas 
quentes de Hierápolis e as águas frias de Colossos.  
 

Esse detalhe sobre a água da cidade é muito significativo 
no contexto da carta de Apocalipse, quando Jesus compara 
a igreja de Laodiceia à água morna — nem quente nem fria 
— e diz que está "a ponto de vomitar" essa condição 
espiritual. 
 

A cidade era marcada por um sincretismo religioso típico do 
Império Romano. A cidade adorava uma variedade de 
deuses pagãos, com templos dedicados a Asclépio (o deus 
grego da medicina), Cibele (a deusa da natureza), e outros 
deuses romanos e gregos. Porém, também possuía uma 
comunidade judaica significativa, e foi a presença desta 
comunidade que deu origem ao movimento cristão na 
região. 
 

A igreja cristã em Laodiceia foi formada por cristãos judeus 
e gentios que se converteram ao cristianismo. Como em 
demais partes do Império Romano, os cristãos enfrentavam 
pressões para se conformar aos padrões religiosos e 
sociais da cidade, que incluíam participar de cultos pagãos 
e aos imperadores. 

A jovem igreja cristã de Laodiceia, estava marcada por uma 
espiritualidade morna. A cidade era próspera enquanto a 
igreja era criticada por Jesus por ser espiritualmente 
"morna", uma condição que poderia ser causada pelo 
conforto material e pela confiança excessiva na riqueza e 
na autossuficiência da cidade que fazia com que os 
laodicenses se sentissem ricos e não necessitassem de 
nada, nem de uma verdadeira relação espiritual com Deus.  
 

A falta de fervor espiritual e a mornidão eram evidentes, 
refletindo o estado de uma igreja que estava muito mais 
preocupada com questões materiais do que com sua vida 
espiritual. 
 

★ Apocalipse 3:14 
"Ao anjo da igreja em Laodiceia escreve: Estas coisas diz o 
Amém, a testemunha fiel e verdadeira, o princípio da 
criação de Deus:" 
 

"Ao anjo da igreja em Laodiceia escreve": A carta é dirigida 
à igreja em Laodiceia, uma cidade rica e próspera, mas 
espiritualmente moribunda. 
 

"Estas coisas diz o Amém": Cristo se apresenta como o 
"Amém", a confirmação da verdade, aquele que é a 
veracidade e a conclusão de todas as promessas de Deus. 
 

"A testemunha fiel e verdadeira": Cristo é a testemunha da 
verdade de Deus, fiel em Sua palavra e ação. 
 

"O princípio da criação de Deus": Cristo é o criador e origem 
de toda a criação. Ele tem autoridade sobre tudo. 
 

★ Apocalipse 3:15 
"Conheço as tuas obras, que nem és frio nem quente; quem 
dera fosses frio ou quente!" 
 

66 67 



"Conheço as tuas obras": Cristo conhece o estado da igreja 
em Laodiceia. Ela está morna, nem fria nem quente, o que 
é desprezível. 
 

"Quem dera fosses frio ou quente": Cristo prefere que a 
igreja seja clara em sua posição, seja fervorosa (quente) ou 
desinteressada (fria), mas não morna. 
 

★ Apocalipse 3:16 
"Assim, porque és morno, e não és frio nem quente, estou 
a ponto de vomitar-te da minha boca." 
 

"Estou a ponto de vomitar-te da minha boca": A mornidão 
espiritual é repulsiva a Cristo, que promete rejeitar a igreja 
de Laodiceia por sua falta de fervor. 
 

★ Apocalipse 3:17 
"Porque dizes: Rico sou, e estou enriquecido, e de nada 
tenho falta; e não sabes que és infeliz, e miserável, e pobre, 
e cego, e nu." 
 

"Porque dizes: Rico sou": A igreja em Laodiceia confiava 
em sua riqueza material e prosperidade, achando que não 
precisava de mais nada. 
 

"E não sabes que és infeliz, e miserável, e pobre, e cego, e 
nu": Apesar de sua aparente prosperidade, a igreja estava 
espiritualmente empobrecida, cega e nua. 
 

★ Apocalipse 3:18 
"Aconselho-te que de mim compres ouro refinado pelo fogo, 
para que te enriqueças; e vestiduras brancas, para que te 
vistas, e não apareça a vergonha da tua nudez; e colírio 
para ungires os teus olhos, para que vejas." 
 

"Aconselho-te que de mim compres ouro refinado pelo 
fogo": Cristo oferece o verdadeiro tesouro espiritual, o ouro 

refinado pelo fogo, que representa a pureza e a riqueza 
espiritual. 
 

"Vestiduras brancas": A verdadeira pureza espiritual, que 
cobre a vergonha da nudez do pecado. 
 

"Colírio para ungires os teus olhos": Cristo oferece a cura 
para a cegueira espiritual, permitindo que os crentes vejam 
a verdade e sua necessidade de arrependimento. 
 

★ Apocalipse 3:19 
"Eu repreendo e disciplino a todos quanto amo; sê, pois, 
zeloso e arrepende-te." 
 

"Eu repreendo e disciplino a todos quanto amo": Cristo, em 
Seu amor, corrige aqueles que são Seus, a fim de que se 
arrependam e se tornem mais fiéis. 
 

"Sê, pois, zeloso e arrepende-te": A igreja precisa ser 
fervorosa no arrependimento e na mudança de atitude. 
 

★ Apocalipse 3:20 
"Eis que estou à porta e bato; se alguém ouvir a minha voz 
e abrir a porta, entrarei em sua casa, e com ele cearei, e ele 
comigo." 
 

"Eis que estou à porta e bato": Cristo expressa a 
disponibilidade divina, Ele está oferecendo Sua presença e 
comunhão, esperando ser aceito na vida da igreja. 
 

"Se alguém ouvir a minha voz": Cristo chama aqueles que 
ouvem Sua voz à ação. 
 
“E abrir a porta”: Essa parte remete a uma prática cultural 
da época, onde as portas eram mantidas fechadas e os 
visitantes, batiam para serem recebidos. Jesus não está 

68 69 



invadindo a vida do crente, mas está à porta, aguardando 
ser convidado para entrar e restaurar a comunhão. 
 

“Entrarei em sua casa, e com ele cearei, e ele comigo”: A 
promessa de "cear com Ele" indica intimidade e união. Na 
tradição do Oriente Antigo, uma refeição compartilhada era 
um ato de amizade e comunhão profunda. 
 

★ Apocalipse 3:21 
 “Ao que vencer, dar-lhe-ei sentar-se comigo no meu trono, 
assim como eu venci e me sentei com meu Pai no seu 
trono.” 
 

“Ao que vencer”: Reflete a vitória prometida aos que 
perseveram na fé.  
 

“Dar-lhe-ei sentar-se comigo no meu trono, “: A metáfora do 
trono traz à tona uma das imagens centrais do Apocalipse: 
Cristo como Rei, vitorioso sobre a morte e o pecado. A 
vitória de Cristo já alcançada como algo que os crentes são 
chamados a participar. 
A promessa de compartilhar o trono com Cristo é um convite 
a uma cidadania celestial que transcende as conquistas 
materiais temporais e aponta para a eternidade com Ele. 
 

★ Apocalipse 3:22 
 

“Quem tem ouvidos, ouça o que o Espírito diz às igrejas.” 
Este versículo final reforça o apelo à atenção espiritual e à 
reflexão pessoal. Cristo conclui a carta com um chamado 
para que todos os ouvintes (não apenas os laodicenses, 
mas todos os cristãos) ouçam atentamente o que o Espírito 
diz. O chamado à escuta implica que as palavras de Cristo 
não são apenas para conhecimento, mas para 
transformação pessoal. 
 

 
 
 
 70 71 



Apocalipse 4 
 

» A Visão do Céu (4:1-11) 
 

Ao longo dos anos muitos estudiosos acreditaram que os 
místicos judeus que escreveram alguns dos livros 
apocalípticos como 1 Enoque, se esforçaram para 
descrever a visão de Deus cometendo até exageros nessa 
descrição, totalmente o oposto da forma que João descreve 
o trono de Deus. Ele descreve o suficiente para transmitir a 
ideia da majestade de Deus, exatamente como era no 
Antigo Testamento. 
 

★ Apocalipse 4:1 
"Depois dessas coisas, olhei, e eis  que uma porta estava 
aberta no céu; e a primeira voz, que ouvi, como de 
trombeta, falando comigo, disse: Sobe cá, e te mostrarei as 
coisas que depois destas devem acontecer." 
 

"Depois dessas coisas" se refere ao fim das cartas às sete 
igrejas de Apocalipse 2 e 3.  
 

“Olhei, e eis  que uma porta estava aberta no céu” a porta 
simboliza o acesso à dimensão divina, a revelação do plano 
divino, convidando João a ver além da realidade terrena. De 
certa forma é entendido também como um eco das visões 
de Ezequiel e Isaías. 
 

“e a primeira voz, que ouvi, como de trombeta, falando 
comigo, disse: Sobe cá” Essa voz é a mesma do Capitulo 
1:10 e esse convite é entendido como um chamado 
profético. Simbolizando a transição de uma revelação 
terrestre (às igrejas) para uma celestial (o trono de Deus e 
os juízos futuros). 
 

“e te mostrarei as coisas que depois destas devem 
acontecer."  Aqui temos uma ligação com Daniel 7. João 
começa a ver o tribunal celestial que antecede o juízo. 
 

★ Apocalipse 4:2 
"E imediatamente eu estava no Espírito; e eis que no céu 
estava um trono, e no trono, alguém sentado." 
 

"E imediatamente eu estava no Espírito” ou “arrebatado em 
espirito” que indica uma experiência sobrenatural, em que 
João é transportado em espírito para o céu, onde ele 
testemunha a visão celestial, ou seja, o que ele vê não é 
uma metáfora, é uma realidade espiritual. 
 

“e eis que no céu estava um trono” O trono é o símbolo 
central da soberania de Deus e também o arquétipo 
celestial do Santo dos Santos no santuário terreno,  a parte 
mais interna e sagrada do Tabernáculo e, depois do Templo 
de Salomão onde estava a Arca da Aliança e as Tábuas da 
Lei (Êxodo 29:37). Um espaço separado onde apenas ao 
Sumo Sacerdote podia entrar uma vez por ano, no Dia da 
Expiação. Em Apocalipse, o trono é o centro de toda a ação 
e adoração como vamos ver no capítulo 5:1-14.  
 

“e no trono, alguém sentado." O fato de João ver "alguém 
sentado" no trono indica a presença de uma autoridade 
suprema, o próprio Deus.  
 

★ Apocalipse 4:3 
"E aquele que estava sentado era semelhante, no aspecto, 
a uma pedra de jaspe e sardônico; e ao redor do trono havia 
um arco-íris, semelhante em aparência à esmeralda." 
 

72 73 



"E aquele que estava 
sentado era semelhante, 
no aspecto, a uma pedra 
de jaspe e sardônico”.  As 
pedras de jaspe e 
sardônico são 
associadas a cores 
brilhantes e preciosas, 

simbolizando a glória e a santidade de Deus. Essas pedras 
também fazem parte do manto do sumo sacerdote (Êxodo 
28:17-20), indicando a pureza e majestade divinas. 
 

“e ao redor do trono havia um arco-íris, semelhante em 
aparência à esmeralda." O "arco-íris" ao redor do trono é 
um símbolo de promessa e misericórdia (Gênesis 9:13).  
A cor verde da esmeralda sugere a esperança e a vida que 
emanam do trono de Deus. 
 

★ Apocalipse 4:4 
"E ao redor do trono havia vinte e quatro tronos; e vi 
sentados sobre os tronos vinte e quatro anciãos, vestidos 
de branco, e tinham sobre as cabeças coroa de ouro." 
 

"E ao redor do trono havia vinte e quatro tronos; e vi 
sentados sobre os tronos vinte e quatro anciãos,” Os "vinte 
e quatro tronos" e os "vinte e quatro anciãos" não são 
consenso entre os estudiosos bíblicos. Uns acreditam 
tratar-se dos doze líderes das doze tribos de Israel mais os 
doze apóstolos, formando uma representação das 
fundações do povo de Deus enquanto outros acreditam que 
esses 24 tronos são um simbolismo dos anjos-príncipes de 
Colossenses 1:16: “Porque nele foram criadas todas as 
coisas que há nos céus e na terra, visíveis e invisíveis, 

sejam tronos, sejam dominações, sejam principados, sejam 
potestades. Tudo foi criado por ele e para ele.”  
Ou seja, de certa forma os vinte e quatro tronos e os vinte 
e quatro anciãos representam uma corte celestial que 
participa no governo divino, como nos textos judaicos 
apocalípticos (ex: 1 Enoque). 
 

“vestidos de branco, e tinham sobre as cabeças coroa de 
ouro." As vestes brancas são um símbolo de pureza e 
santidade (cf. Apocalipse 3:4-5). As coroas de ouro indicam 
honra e autoridade, uma posição elevada dos anciãos 
diante de Deus. 
 

★ Apocalipse 4:5 
"E do trono saíam relâmpagos, e vozes, e trovões; e diante 
do trono ardiam sete lâmpadas de fogo, que são os sete 
espíritos de Deus." 
 

“E do trono saíam relâmpagos, e vozes, e trovões;” O 
relâmpago, o trovão e as vozes representam a 
manifestação da majestade e do poder de Deus, inúmeras 
vezes associados à Sua presença no Antigo Testamento 
como em Êxodo 19:16. 
 

“e diante do trono ardiam sete lâmpadas de fogo, que são 
os sete espíritos de Deus." As "sete lâmpadas de fogo" 
representam o Espírito Santo em Sua plenitude (sete é o 
número da perfeição). Isso está relacionado à obra do 
Espírito em preparar e purificar a igreja para a adoração e 
para o julgamento vindouro. 
 

★ Apocalipse 4:6 
"E diante do trono havia como que um mar de vidro, 
semelhante ao cristal. E no meio do trono e ao redor do 

74 75 



trono, quatro seres viventes, cheios de olhos, por diante e 
por detrás." 
 

“E diante do trono havia como que um mar de vidro, 
semelhante ao cristal.” O "mar de vidro" pode simbolizar a 
paz, a pureza e a transparência da presença divina, um 
reflexo da santidade de Deus, mas também pode 
representar separação entre Deus e a criação. 
Pode-se fazer também uma alusão a Ezequiel 1:22 “E sobre 
as cabeças dos seres viventes havia uma semelhança de 
firmamento, com a aparência de cristal terrível, estendido 
por cima, sobre as suas cabeças.” 
 

“E no meio do trono e ao redor do trono, quatro seres 
viventes, cheios de olhos, por diante e por detrás."  Os 
"quatro seres viventes" são frequentemente interpretados 
como seres angelicais que servem diante do trono, 
representando os aspectos da criação. Lembrando os 
querubins de Ezequiel e os serafins de Isaías. 
A descrição "cheios de olhos" simboliza a onisciência de 
Deus, com tudo sendo visto e compreendido por Ele, 
vigilância constante. 
 

★ Apocalipse 4:7-8 
"E o primeiro ser vivente era semelhante a um leão, e o 
segundo ser vivente era semelhante a um bezerro, e o 
terceiro ser vivente tinha o rosto como de homem, e o 
quarto ser vivente era semelhante a águia que voa. E os 
quatro seres viventes, tendo cada um deles, 
respectivamente, seis asas, estavam cheios de olhos em 
redor e por dentro; e não descansam, dia e noite, dizendo: 
Santo, santo, santo, é o Senhor Deus Todo-poderoso, que 
era, e que é, e que há de vir." 

Os quatro seres viventes representam as quatro formas de 
criação: o leão (realeza), o bezerro (serviço), o homem 
(inteligência) e a águia (rapidez e visão clara). Eles 
simbolizam toda a criação que adora a Deus. 
 
“e não descansam, dia e noite, dizendo: Santo, santo, 
santo, é o Senhor Deus Todo-poderoso" As palavras 
"Santo, santo, santo" indicam a perfeição e a santidade 
absoluta de Deus, e o triságio (três vezes santo) remete à 
absoluta incomparabilidade de Deus.  O hino dos seres 
viventes é a primeira parte do hino dos serafins de Isaías 
6:3 sugerindo que o louvor da igreja na terra é um eco da 
liturgia do céu glorificando o criador. 
 

"que era, e que é, e que há de vir" enfatiza a eternidade de 
Deus, abrangendo o passado, o presente e o futuro. 
 

★ Apocalipse 4:9-11 
"E sempre que aqueles seres viventes dão glória, e honra, 
e ação de graças àquele que está sentado sobre o trono, 
ao que vive para todo o sempre, os vinte e quatro anciãos 
prostram-se diante do que está sentado sobre o trono e 
adoram ao que vive para todo o sempre, e lançam as suas 
coroas diante do trono, dizendo: Digno és, Senhor, nosso 
Deus, de receber a glória, e a honra, e o poder, porque tu 
criaste todas as coisas, e por tua vontade subsistem e foram 
criadas." 
 

Prostrar-se com o rosto em terra na antiguidade era uma 
forma de homenagear  aos deuses e aos soberanos. O 
Imperador Domiciano exigia ser adorado como ”Nosso 
senhor e nosso deus”, enquanto a ação de "lançar as 
coroas" simboliza a humildade dos anciãos diante da 
soberania de Deus. Eles reconhecem que a glória e o poder 

76 77 



pertencem a Deus, e que tudo o que existe é devido à Sua 
vontade. O culto contínuo e a adoração dos seres celestiais 
indicam a natureza eterna e incomparável de Deus, que 
merece toda a glória e adoração. 
 

Apocalipse 5 
 

» O Cordeiro e o Livro (5:1-14) 
 

★ Apocalipse 5:1 
“Vi na mão direita daquele que estava assentado no trono 
um livro, escrito por dentro e por fora, selado com sete 
selos.” 
 

Livro aqui é o livro ou rolo do destino que contém a 
revelação de Apocalipse 1:1. O fato de estar escrito dos 
dois lados, interno e externo dá a entender que a revelação 
é grande, por isso escrito dos dois lados. Embora pela 
cultura do período, somente a escrita interna de um 
documento jurídico lacrado é legal. Esses documentos 
muitas vezes eram selados com 6 selos e certificados por 6 
testemunhas. 
Esses selos eram de cera e apenas quando eram 
quebrados que liberavam os cordões que mantinham o 
pergaminho enrolado, garantindo que o documento não 
havia sido violado e nem alterado. 
Durante o período Romano essa era a forma mais usual 
para contratos e testamentos. 
 

Na questão do significado do livro na mão de Deus, 
simboliza o plano soberano de Deus para julgar e redimir o 
mundo. E a respeito dos sete selos, significa total sigilo e 
autoridade; apenas alguém com total autoridade pode abri-
lo. 

★ Apocalipse 5:2 
"E vi um anjo forte, que proclamava com grande voz: Quem 
é digno de abrir o livro e de desatar os seus selos?" 
 

O "anjo forte" pode ser visto como um mensageiro de Deus, 
com autoridade para fazer a pergunta crucial: quem é digno 
de abrir o livro? A “grande voz” simboliza a seriedade e a 
urgência da questão. A busca pela pessoa digna de abrir o 
livro será o centro da revelação. A questão revela a 
gravidade da situação porque o livro contém os mistérios do 
futuro e somente alguém digno pode revelar esses 
segredos. 
 

★ Apocalipse 5:3 
"E ninguém, nem no céu, nem na terra, nem debaixo da 
terra, podia abrir o livro, nem olhar para ele." 
 

Essa declaração de que "ninguém podia abrir o livro" 
enfatiza a impossibilidade de revelar os planos de Deus 
sem que alguém digno se manifestasse. Isso simboliza a 
natureza exclusiva do conteúdo do livro e a necessidade de 
uma autoridade perfeita para desatar os selos. 
A expressão "nem no céu, nem na terra, nem debaixo da 
terra" é uma forma de abrangência total, indicando que não 
há ninguém em toda a criação que possa assumir essa 
responsabilidade. Nenhuma criatura é digna de abrir o livro. 
A humanidade por si só não pode cumprir o plano divino.  
 

★ Apocalipse 5:4 
"E eu chorava muito, porque ninguém foi encontrado digno 
de abrir o livro, nem de olhar para ele." 
 

O choro de João reflete o desespero e a tristeza pela falta 
de alguém digno de revelar o plano de Deus. O choro 
também é interpretado como um símbolo de frustração, pois 

78 79 



sem a abertura do livro, os planos divinos permanecem 
inacessíveis. João sente a angústia pela aparente ausência 
de esperança. Se ninguém abrir o livro, o plano de Deus 
não se cumpre — o mal triunfa, a história fica sem sentido. 
 

O fato de João chorar profundamente enfatiza a importância 
do livro e da necessidade de que o plano de Deus seja 
revelado para a humanidade. 
 

★ Apocalipse 5:5 
"Então um dos anciãos me disse: Não chores; eis que o leão 
da tribo de Judá, a raiz de Davi, venceu para abrir o livro e 
desatar os seus sete selos." 
 

A resposta do ancião tranquiliza João, revelando que há um 
vencedor: o "leão da tribo de Judá". Essa referência é uma 
alusão a Cristo, como o Messias, que vem da linhagem real 
de Davi previsto em Gênesis 49:9-10 e Raiz de Davi em 
Isaías 11:1, portanto, Ele tem autoridade para desatar os 
selos. 
O "leão" também simboliza força, realeza, autoridade e 
poder, apontando para a autoridade de Cristo sobre todas 
as coisas. 
 

★ Apocalipse 5:6 
" E olhei, e eis que estava no meio do trono e dos quatro 
animais viventes e entre os anciãos um Cordeiro, como 
havendo sido morto, e tinha sete chifres e sete olhos, que 
são os sete espíritos de Deus enviados a toda a terra.” 
 

A imagem do "Cordeiro" é uma referência direta a Cristo, 
especialmente ao seu sacrifício na cruz (João 1:29). 
Totalmente oposto a figura do imponente leão, o cordeiro 
era considerado fraco. Um cordeiro abatido é um contraste 

muito grande com um leão soberano, o paradoxo central do 
cristianismo: Espera-se um leão, aparece um cordeiro. 
 

Embora seja apresentado como um "Cordeiro morto", ele 
está vivo e ressuscitado, o termo “Como havendo sido 
morto”: Indica que está vivo, mas que ainda carrega as 
marcas do sacrifício reforçando sua autoridade para abrir 
os selos do livro. 
 

A título de curiosidade, é a partir dos escritos de João que 
Jesus começa a ser chamado de cordeiro, primeiramente 
em João 1:29 e 1;36 onde João Batista chama Jesus dessa 
forma em alusão a Isaías 53:7 e depois em 1 Pedro 1:9 e 
consequentemente em Apocalipse. Primeiro como cordeiro 
levado ao matadouro e mais tarde como título permanente 
de cordeiro, pastor e noivo. 
 

Sete chifres e sete olhos: Plenitude de poder (chifres) e de 
conhecimento (olhos). É o Espírito de Deus — o mesmo 
descrito no capítulo 4. Os "sete olhos" fazem uma alusão a 
Zacarias 3:9 e referem-se ao Espírito Santo, simbolizando 
a presença e a ação do Espírito em toda a terra e sua 
capacidade de entender e cumprir os planos de Deus. 
 

★ Apocalipse 5:7 
"E ele veio, e tomou o livro da destra do que estava sentado 
no trono." 
 

Cristo tomar o livro das mãos de Deus é uma demonstração 
de sua autoridade divina e de sua competência para 
executar os planos de Deus. Esse momento marca o início 
do cumprimento da vontade divina na história. 
 

A imagem de Cristo tomando o livro também simboliza que 
o plano de redenção e julgamento está em suas mãos. 
 

81 80 



Só para ressaltar, “Tomar” no original significa pegar, levar, 
carregar sem violência, reivindicar, receber, não recusar, 
etc.  
 

★ Apocalipse 5:8 
"E, havendo tomado o livro, os quatro seres viventes e os 
vinte e quatro anciãos prostraram-se diante do Cordeiro, 
tendo cada um deles uma harpa e taças de ouro cheias de 
incenso, que são as orações dos santos." 
 

O Cordeiro tomando o livro porque apenas Ele é digno é o 
clímax do drama celeste. 
 

A adoração ao Cordeiro, simbolizada pela prostração, é um 
ato de reconhecimento de sua autoridade e dignidade. A 
harpa e o incenso representam a adoração e as orações 
dos santos, indicando que o culto celestial é uma parte 
essencial da revelação divina. 
 

O incenso, simbolizando as orações, lembra ao leitor que a 
oração dos santos é preciosa diante de Deus (Salmo 
141:2), ou seja, a oração da Igreja é parte ativa no plano de 
Deus. 
 

★ Apocalipse 5:9-10 
"E cantavam um novo cântico, dizendo: Digno és de tomar 
o livro, e de abrir os seus selos; porque foste morto, e com 
teu sangue compraste para Deus homens de toda a tribo, e 
língua, e povo, e nação; e para o nosso Deus os fizeste reis 
e sacerdotes; e reinarão sobre a terra." 
 

O "novo cântico" é uma expressão de louvor usada na Bíblia 
para celebrar atos de salvação por parte de Deus como 
Salmo 98 e Isaías 42:10. Aqui o novo cântico é por Cristo, 
o Cordeiro que é digno de abrir o livro. O motivo da 
dignidade de Cristo é seu sacrifício, que como resultado traz 

a redenção a pessoas de todas as nações. O Cordeiro 
comprou para Deus “gente de toda tribo, língua, povo e 
nação” — uma mensagem revolucionária no contexto 
imperial romano. 
 

A redenção de Cristo não só salva os fiéis, mas também os 
torna "reis e sacerdotes", uma referência à função de 
governar e adorar que os cristãos têm em Cristo (1 Pedro 
2:9) Restaurando a promessa de Êxodo 19:6 onde o povo 
de Deus compartilharia do reinado e ministério sacerdotal. 
 

★ Apocalipse 5:11-12 
"E olhei, e ouvi a voz de muitos anjos ao redor do trono, e 
dos seres viventes e dos anciãos; e o número deles era 
miríade de miríades, e milhares de milhares, dizendo com 
grande voz: Digno é o Cordeiro que foi morto de receber 
poder, e riquezas, e sabedoria, e força, e honra, e glória, e 
louvor." 
 

A grande multidão de anjos e seres celestiais reforça a ideia 
de que a adoração a Cristo é universal e sem limites.  
 

Uma miríade corresponde a 10 mil e esse número é o maior 
número da língua grega, logo miríade de miríades seria algo 
como dez milhares de dez milhares. Essa é uma forma do 
autor enfatizar que a quantidade de seres é inumerável, 
mostrando a grandiosidade do culto celeste. 
 

As sete qualidades ou os sete louvores atribuídos ao 
Cordeiro: Poder, Riqueza, Sabedoria, Força, Honra, Glória 
e Louvor são a plenitude dos atributos divinos e destacam 
suas características tanto divinas quanto redentoras, ou 
seja, o Cordeiro é adorado como Deus. 
 
 

82 83 



★ Apocalipse 5:13-14 
"E ouvi a toda criatura que está no céu, e na terra, e debaixo 
da terra, e sobre o mar, e a todas as coisas que neles há, 
dizendo: Aquele que está sentado no trono, e ao Cordeiro, 
seja o louvor, e a honra, e a glória, e o poder, para todo o 
sempre. E os quatro seres viventes diziam: Amém. E os 
anciãos se prostraram e adoraram." 
 

Esse versículo enfatiza que a adoração é universal, 
abrangendo todas as criaturas da criação. Representando 
a autoridade de Cristo sobre toda a criação, ou seja, toda a 
criação reconhece a autoridade conjunta do Pai e do 
Cordeiro. 
 

O "Amém" dos seres viventes e a adoração dos anciãos 
mostram a total submissão à autoridade de Cristo e o 
reconhecimento de sua soberania. Deus e o Cordeiro são 
igualmente dignos de louvor. 
 

Apocalipse 6 
 

» A abertura dos Sete Selos (6:1-17) 
 

Cada selo revela uma parte do plano divino para a 
humanidade e os eventos que ocorrerão no fim dos tempos. 
A abertura dos selos traz juízos, sofrimentos, e a 
preparação para o cumprimento do julgamento final de 
Deus. 
 

★ Apocalipse 6:1 
"E vi quando o Cordeiro abriu um dos selos, e ouvi um dos 
quatro seres viventes dizer, como com voz de trovão: Vem 
e vê." 

A revelação começa quando o Cordeiro pega o livro do 
destino e abre o primeiro selo, sinalizando o início dos 
juízos de Deus sobre o mundo. A expressão "como com voz 
de trovão" demonstra a seriedade e o impacto das 
revelações que estão prestes a acontecer. 
 

O convite "Vem e vê" direciona João para observar e relatar 
os eventos. 
 

★ Apocalipse 6:2 
"E olhei, e eis que apareceu um cavalo branco; e o que 
estava montado nele tinha um arco; e foi-lhe dada uma 
coroa, e saiu vencendo, e para vencer." 
 

O cavalo branco é frequentemente interpretado como um 
símbolo de conquista e vitória. Muitas vezes é interpretado 
como se esse primeiro cavaleiro fosse o Cristo e o 
progresso do evangelho. Você vai ver muitas pregações e 
comentários bíblicos afirmando que o cavaleiro branco é 
Jesus, mas no geral a crença é de que o cavaleiro com arco 
e coroa representa um líder ou poder político que surge 
para conquistar. 
No Império Romano a imagem de um arqueiro cavalgando 
um cavalo branco amedrontava pela ameaça de invasão 
dos Partos que herdaram cavalos brancos dos persas e 
eram inimigos temidos pelos romanos. Nesse período 
qualquer pessoa entenderia essa profecia como uma 
guerra e conquista.  
 

O cavaleiro que "sai vencendo e para vencer" é visto como 
uma figura que exerce uma força avassaladora e que se 
propaga com grande poder, representando a conquista e a 
guerra, ou até mesmo o anticristo, que se apresenta 

84 85 



inicialmente como alguém que trará paz e conquista, mas 
que traz destruição. 
 

★ Apocalipse 6:3-4 
"E, quando abriu o segundo selo, ouvi o segundo ser 
vivente, que dizia: Vem e vê. E saiu outro cavalo, vermelho; 
e ao que estava montado nele foi dado poder para tirar a 
paz da terra, e para que se matassem uns aos outros; e foi-
lhe dada uma grande espada." 
 

O cavalo vermelho simboliza a guerra e o conflito. A cor 
vermelha sempre é associada a guerra, por isso o planeta 
vermelho foi chamado de Marte, o deus romano da guerra. 
O cavaleiro que monta o cavalo vermelho tem autoridade 
para remover a paz da terra, gerando violência e morte. 
 

A "grande espada" é um símbolo clássico de poder militar, 
denotando a violência que segue à conquista e que resulta 
em destruição. Esse selo representa o impacto devastador 
das guerras no fim dos tempos. 
 

★ Apocalipse 6:5-6 
"E, quando abriu o terceiro selo, ouvi o terceiro ser vivente 
dizer: Vem e vê. E olhei, e eis que apareceu um cavalo 
preto; e o que estava montado nele tinha uma balança na 
mão. E ouvi uma voz no meio dos quatro seres viventes, 
dizendo: Uma medida de trigo por um denário, e três 
medidas de cevada por um denário; e não danifiques o 
azeite e o vinho." 
 

O cavalo preto é associado à fome e escassez. O cavaleiro 
com a balança simboliza a medição e controle dos 
alimentos, refletindo tempos de grande encarecimento do 
custo de vida e desigualdade econômica. Um cenário 
comum resultado de uma guerra. 
 

O preço exorbitante do trigo e da cevada que eram a base 
da alimentação no Mediterrâneo indica que as pessoas 
terão dificuldades extremas para adquirir alimentos básicos, 
simbolizando uma crise econômica e social. 
 

A instrução "não danifiques o azeite e o vinho" pode ser 
interpretada como uma referência à preservação de alguns 
recursos essenciais, mas também pode sugerir uma 
escassez de itens de luxo em tempos de crise. 
 

★ Apocalipse 6:7-8 
"E, quando abriu o quarto selo, ouvi a voz do quarto ser 
vivente, que dizia: Vem e vê. E olhei, e eis que apareceu 
um cavalo amarelo; e o que estava montado nele tinha o 
nome de Morte, e o inferno o seguia; e foi-lhes dado poder 
sobre a quarta parte da terra, para matarem à espada, e 
com fome, e com a peste, e com as feras da terra." 
 

O cavalo amarelo é o símbolo da morte, com o cavaleiro 
chamado "Morte" seguido pelo inferno. Este selo revela a 
grande devastação que a morte e o sofrimento trarão ao 
mundo. 
 

O fato de ser dada autoridade para matar um quarto da terra 
mostra a amplitude da destruição, causada por guerra 
(espada), fome, pestes e feras, o que reflete cataclismos e 
desastres que atingem a humanidade. 
A combinação de "morte" e "inferno" sugere um domínio 
total de destruição e condenação. 
 

★ Apocalipse 6:9-10 
"E, quando abriu o quinto selo, vi debaixo do altar as almas 
dos que foram mortos por causa da palavra de Deus, e por 
causa do testemunho que deram; e clamavam com grande 
voz, dizendo: Até quando, ó Senhor, santo e verdadeiro, 

86 87 



não julgas e vingas o nosso sangue dos que habitam sobre 
a terra?" 
 

O quinto selo revela a martirização dos fiéis. As "almas dos 
que foram mortos" representam os mártires que sofreram e 
morreram por causa de sua fidelidade a Deus, como a igreja 
de Esmirna. 
A questão "Até quando?" é uma expressão de clamor por 
justiça e vingança, pedindo que Deus atenda ao sofrimento 
dos justos e execute o juízo sobre os ímpios.  
Esse tipo de oração por vingança conhecida como oração 
imprecatória onde se pede a Deus para agir contra os 
inimigos ou adversários, seja para punição ou para causar 
sofrimento era muito comum no antigo testamento como em 
Salmos 6:3; Salmos 13;1; Salmos 80:4, bem como orações 
por justiça como em Salmos 79:5 e Zacarias 1:12. 
 

★ Apocalipse 6:11 
"E foram dadas a cada um compridas vestes brancas e foi-
lhes dito que repousassem ainda um pouco de tempo, até 
que também se completasse o número de seus conservos 
e seus irmãos, que haviam de ser mortos como eles foram." 
 

A "vestidura branca" simboliza pureza, justiça e a promessa 
de recompensa para os mártires. Eles são consolados por 
Deus, mas também é dado a eles o descanso até que a 
justiça divina seja completamente cumprida. 
 

A referência aos "conservos e irmãos" indica que a 
perseguição aos cristãos é algo contínuo e que o sofrimento 
não terminou, pois ainda havia mais martírios a serem 
realizados. 
Na literatura judaica e apócrifa como a de 4 Esdras 6:10 
também perguntam até quando terão que esperar pelo fim 

e são informados que devem aguardar até que todos os 
justos sejam mortos. A história ainda não terminou. Outros 
ainda sofrerão e morrerão, mas ainda há um plano sendo 
executado. 
 

★ Apocalipse 6:12-14 
"E, havendo aberto o sexto selo, olhei, e eis que houve um 
grande tremor de terra; e o sol tornou-se negro como saco 
de cilício, e a lua tornou-se como sangue; 
 E as estrelas do céu caíram sobre a terra, como quando a 
figueira lança de si os seus figos verdes, abalada por um 
vento forte. E o céu retirou-se como um livro que se enrola; 
e todos os montes e ilhas foram removidos dos seus 
lugares.” 
 

O sexto selo revela cataclismos cósmicos e naturais. 
Ecoam Isaías 13, Joel 2, Mateus 24 e simbolizam o colapso 
da ordem criada. 
O "grande terremoto" normalmente estava associado a 
profecias sobre o fim de uma era como em Zacarias 14:4-
5, Ezequiel 38:20 e Amós 8:8. 
No século I a Ásia Menor passou por um grande terremoto 
que devastou a cidade de Laodiceia. 
 

As trevas também era um juízo do antigo testamento como 
vemos em Êxodo 10:21-23; Isaías 50:3... etc. 
 

As mudanças no sol e na lua indicam uma transformação 
cósmica que sinaliza o juízo final. Esses sinais são comuns 
em profecias apocalípticas, representando o fim de uma era 
e a chegada do julgamento de Deus. 
 

As "estrelas do céu" caindo simbolizam a desintegração do 
cosmos, como se o mundo estivesse entrando em colapso. 

88 89 



Mas também podem representar uma expressão simbólica 
de reinos e autoridades caindo. 
 

★ Apocalipse 6:15-17 
“E os reis da terra, e os grandes, e os ricos, e os tribunos, e 
os poderosos, e todo o servo, e todo o livre, se esconderam 
nas cavernas e nas rochas das montanhas; 
E diziam aos montes e aos rochedos: Caí sobre nós, e 
escondei-nos do rosto daquele que está assentado sobre o 
trono, e da ira do Cordeiro; Porque é vindo o grande dia da 
sua ira; e quem poderá subsistir? “ 
 

O antigo testamento e as literaturas apocalípticas também 
falam do juízo que alcança todas as classes sociais, reis, 
ricos, escravos e livres, ninguém escapa. 
 

Sobre o desejo de esconder-se sob as montanhas para se 
ocultar da ira de Deus, esse versículo nos remete a Oséias 
10:8 onde o profeta diz que o povo pecou contra Deus e 
Israel pedirá aos montes “cubram-nos!”, e às colinas: 
"Caiam sobre nós!"  
O medo do juízo é universal, independente de classe social. 
O pânico dos reis, príncipes, ricos e poderosos reflete a 
inevitabilidade do juízo divino, que não poupa ninguém, 
independentemente de seu status social ou político. 
 

 

A ira do Cordeiro é um grande paradoxo pois  
vai contra as expectativas humanas do que imaginamos de 
um cordeiro, não condiz com o que se espera de um animal 
que por natureza é manso, vulnerável e dócil, mas agora 
Cristo o cordeiro, está assentado no trono como Juiz. 
 

 
 

Apocalipse 7 
 

» Os 144 mil e os Mártires (7:1-17) 
 

Este capítulo é considerado um Interlúdio (uma pausa que 
serve para criar expectativa, suspense, muda o ritmo da 
narrativa, introduz informações adicionais ou dá um 
descanso ao leitor), basicamente funciona como um 
parêntese entre o sexto e o sétimo selo.  
 

Em vez de continuar narrando os juízos, João recebe uma 
visão do povo de Deus sendo selado e protegido. Ele vê 
dois grupos: os 144 mil selados de Israel e uma grande 
multidão de todas as nações e ambos simbolizam a 
segurança espiritual dos fiéis diante do juízo. 
 

★ Apocalipse 7:1 
“Depois disso vi quatro anjos de pé nos quatro cantos da 
terra, retendo os quatro ventos, para impedir que qualquer 
vento soprasse na terra, no mar ou em qualquer árvore.”  
 

Quatro anjos nos quatro cantos representam a ação sobre 
os pontos cardeais. Os judeus acreditavam que Deus havia 
delegado sua autoridade sobre diversos aspectos da 
natureza aos anjos sob o seu comando, isso é observado 
no texto apócrifo chamado de O Livro dos Jubileus que 
relata a história da criação do mundo e de Adão e Eva até 
logo após a queda. Também narra a história dos 
personagens bíblicos encontrados em Gênesis, como os 
três patriarcas de Israel e vai até o nascimento de Moisés. 
 

 “Segurando os ventos” deixa claro que esses anjos estão 
impedindo momentaneamente o vento que dará início aos 
juízos e danifiquem a terra, o mar e as árvores até que os 
servos de Deus estejam selados. O uso da palavra vento é 

90 91 



usado para expressar juízo, uma alusão também a 
Jeremias 49:36, ou seja, desastres que virão com força 
total.  
 

★ Apocalipse 7:2-3 
“Então vi outro anjo subindo do Oriente, tendo o selo do 
Deus vivo. Ele bradou em alta voz aos quatro anjos a quem 
havia sido dado poder para danificar a terra e o mar: 
 "Não danifiquem nem a terra, nem o mar nem as árvores, 
até que selemos as testas dos servos do nosso Deus".  
 

Selo como já vimos, refere-se a impressão de um anel de 
sinete, o que garantia o conteúdo e impedir que fosse 
corrompido ou danificado. 
 

Sinal na testa remete que os servos de Deus foram selados 
como propriedade dele. Um selo de pertencimento e 
proteção espiritual. Mais à frente observaremos esse 
contraste com a marca da besta no capítulo 13:16. 
 

O ato de selar nos leva a Ezequiel 9:4, onde os justos são 
marcados para serem poupados do juízo. 
 

★ Apocalipse 7:4-8 
“Então ouvi o número dos que foram selados: cento e 
quarenta e quatro mil, de todas as tribos de Israel. 
Da tribo de Judá foram selados doze mil, da tribo de Rúben, 
doze mil, da tribo de Gade, doze mil, da tribo de Aser, doze 
mil, da tribo de Naftali, doze mil, da tribo de Manassés, doze 
mil, da tribo de Simeão, doze mil, da tribo de Levi, doze mil, 
da tribo de Issacar, doze mil, da tribo de Zebulom, doze mil, 
da tribo de José, doze mil, da tribo de Benjamim, doze mil.” 
 

Os 144 mil dizem respeito às 12 tribos × 12 mil = número 
completo e simbólico da totalidade do povo de Deus. 
 

Aqui temos algumas divergências teológicas, muitos 
interpretam este grupo como representando a Igreja como 
o novo Israel, o “Israel de Deus” (no contexto apocalíptico), 
enquanto outros veem como judeus étnicos convertidos nos 
últimos dias e outro acreditam que se tratam de 12 mil 
judeus virgens de cada tribo. 
 

Precisamos ter em mente que não se trata de um censo 
tribo por tribo como foi no livro de Números, mas temos 
algumas curiosidades aqui. Vamos recapitular as Tribos de 
Israel definidas em Gênesis 49:  
1 Rúben; 2 Simeão; 3 Levi; 4 Judá; 5 Zebulon; 6 Issacar; 7 
Dã; 8 Gade; 9 Aser; 10 Naftali; 11 José; 12 Benjamim. 
Acredita-se que na lista de João nos versos 5 ao 8, Judá 
apareça na primeira posição por ser a tribo que Jesus 
pertencia.  
Curiosamente, Manassés aparece separado da Tribo de 
José que inclui Efraim e Manassés.  
Em Números 1, a tribo de Levi é mencionada, mas não é 
contada entre as tribos, pelo fato da sua função ser 
sacerdotal.  
 

Segundo algumas linhas teológicas, Dã está ausente pois 
foi associada a idolatria em Juízes 18:30, 1 Reis 12:29, 
Amós 8:14. Alguns antigos expositores da LXX 
(Septuaginta) defendem que a tribo de Dã não consta nessa 
lista de João porque o anticristo viria dessa tribo. Essa 
teoria foi fundamentada no texto de Jeremias 8:16 por Irineu 
(130 d.C - 202 d.C), o texto diz: "Já desde Dã se ouve o 
resfolegar dos seus cavalos..." 
 

★ Apocalipse 7:9-12 
“Depois disso olhei, e diante de mim estava uma grande 
multidão que ninguém podia contar, de todas as nações, 

93 92 



tribos, povos e línguas, de pé, diante do trono e do Cordeiro, 
com vestes brancas e segurando palmas. 
E clamavam em alta voz: "A salvação pertence ao nosso 
Deus, que se assenta no trono, e ao Cordeiro. 
Todos os anjos estavam de pé ao redor do trono, dos 
anciãos e dos quatro seres viventes. Eles se prostraram 
com o rosto em terra diante do trono e adoraram a Deus, 
dizendo: "Amém! Louvor e glória, sabedoria, ação de 
graças, honra, poder e força sejam ao nosso Deus para 
todo o sempre. Amém!” 
 

“Depois destas coisas olhei”: Aqui temos um contraste, 
João primeiro “ouviu” no verso 4, agora ele “viu” uma 
multidão incontável.  
Oposto ao número fixo dos 144 mil, nesta visão João 
enfatiza a universalidade da salvação. 
 

Clemente de Roma (cristão) e Tácito (pagão) descrevem 
em suas obras as vítimas das perseguições de Nero como 
“grande multidão”.  
Roupas branco e palmas (ramos de palmeira) são símbolos 
de vitória e adoração. E mais uma vez, os anjos se juntam 
à adoração (como nos caps. 4 e 5), destacando a majestade 
de Deus. 
 

“A salvação pertence ao nosso Deus... e ao Cordeiro” esse 
brado é o reconhecimento de que a salvação é uma dádiva 
divina e não uma conquista humana. 
 

★ Apocalipse 7:13-14 
“Então um dos anciãos me perguntou: "Quem são estes que 
estão vestidos de branco, e de onde vieram? " 
Respondi: "Senhor, tu o sabes". E ele disse: "Estes são os 
que vieram da grande tribulação e lavaram as suas vestes 
e as branquearam no sangue do Cordeiro.”  

 

“Estes... quem são?... São os que vieram da grande 
tribulação... 
 

Quando falamos de “Grande Tribulação” aqui, pode se 
referir a perseguição de Roma no tempo de João; a 
tribulação final antes do fim dos tempos; e simbolicamente 
todo o sofrimento vivido pelos fiéis ao longo da história. 
 

“lavaram as suas vestes e as branquearam no sangue do 
Cordeiro.” 
Lavaram suas vestes no sangue do Cordeiro é tanto uma 
imagem ritual, já que os utensílios para adoração no Antigo 
Testamento era purificados com sangue, quanto um 
paradoxo cristão, ou seja, uma aparente contradição como: 
Quanto mais damos, mais recebemos; Quando nos 
humilhamos Deus nos exalta; Entristecidos, mas sempre 
alegres; liderar pelo serviço; Ver o invisível; Quando 
estamos fracos então estamos fortes; etc. O sangue do 
Cordeiro torna puro porque a salvação é pelo sacrifício de 
Cristo. 
 

★ Apocalipse 7:15-17 
 

“Por isso, eles estão diante do trono de Deus e o servem 
dia e noite em seu santuário; e aquele que está assentado 
no trono estenderá sobre eles o seu tabernáculo. 
Nunca mais terão fome, nunca mais terão sede. Não cairá 
sobre eles sol, e nenhum calor abrasador, pois o Cordeiro 
que está no centro do trono será o seu Pastor; ele os guiará 
às fontes de água viva. E Deus enxugará dos seus olhos 
toda lágrima".  
 

“o servem dia e noite em seu santuário” nos remete ao 
serviço sacerdotal e “aquele que está assentado no trono 
estenderá sobre eles o seu tabernáculo.” Diz respeito a 

95 94 



tabernacular sobre eles, ou seja, a presença de Deus em 
glória sobre o seu povo. 
 

“Nunca mais terão fome, nunca mais terão sede. Não cairá 
sobre eles sol, e nenhum calor abrasador” trata-se das bem-
aventuranças dos mártires, uma consolação escatológica e 
remete a Isaías 49:10 e é ecoada em Apocalipse 21:4 
sugerindo a presença contínua e íntima de Deus com seu 
povo. 
 

 “pois o Cordeiro que está no centro do trono será o seu 
Pastor; ele os guiará às fontes de água viva.” O Cordeiro 
como pastor é uma referência ao Salmo 23 onde Cristo guia 
e cuida de seu rebanho eternamente. Ele é representado 
como cordeiro por ser um título já estabelecido de Cristo. 

 

“E Deus enxugará dos seus olhos toda lágrima".  Essa é 
uma promessa que se realizará quando Deus destruir a 
morte para sempre e reaparece no capítulo 21:4. 
 

Apocalipse 8 
 

» O Sétimo Selo e as Sete Trombetas (8:1-13) 
 

O capítulo 8 retoma a sequência dos selos com a abertura 
do sétimo selo, que, ao invés de encerrar, inicia uma nova 
série de juízos, as sete trombetas.  
Agora começa uma intensificação do juízo divino, com 
imagens que lembram os castigos do Egito (Êxodo), mas 
agora em escala cósmica e escatológica. 
Esse capítulo mostra que Deus ouve o clamor dos seus 
santos e responde com justiça, ainda que com paciência. 
As trombetas não são o fim, são convocações ao 
arrependimento. A ordem criada, ferida pelo pecado, 

começa a ser sacudida. Mas tudo isso está sob o comando 
do Cordeiro que abre o selo e Ele é justo, paciente e 
soberano. 
 

★ Apocalipse 8:1 
“E, havendo aberto o sétimo selo, fez-se silêncio no céu por 
cerca de meia hora.” 
Silêncio no céu é algo profundamente simbólico e pode 
representar a expectativa solene antes do juízo; a 
reverência diante da manifestação plena de Deus; ou a 
suspensão da ação celestial como o silêncio que precede a 
tempestade. 
O termo de tempo descrito como “meia hora” não significa 
literalmente 30 minutos, mas um tempo breve, carregado de 
tensão. 
 

★ Apocalipse 8:2 
“E vi os sete anjos, que estavam diante de Deus, e foram-
lhes dadas sete trombetas.” 
 

A título de curiosidade, os nomes dos 7 anjos aparecem em 
1 Enoque 20:2-8 sendo Uriel, Rafael, Raguel, Miguel, 
Sariel, Gabriel, e Ramiel. 
 

Sete anjos com trombeta indicam que uma nova série de 
juízos começa. A trombeta no Antigo Testamento era usada 
em celebrações, convocações militares ou religiosas e 
comumente é um Instrumento que anunciava guerra e juízo 
(cf. Joel 2:1), teofanias (Êxodo 19:16) e a presença de 
Deus. 
 

★ Apocalipse 8:3-4 
“Outro anjo, que trazia um incensário de ouro, aproximou-
se e se colocou de pé junto ao altar. A ele foi dado muito 

97 96 



incenso para oferecer com as orações de todos os santos 
sobre o altar de ouro diante do trono. 
E da mão do anjo subiu diante de Deus a fumaça do incenso 
juntamente com as orações dos santos.”  
 

“outro anjo... e foi-lhe dado muito incenso, para o pôr com 
as orações dos santos...” Incenso simboliza as orações 
subindo a Deus, um exemplo é o Salmo 141:2 onde o 
salmista pede que a sua oração seja recebida como 
incenso. 
“Sobre o altar de ouro” refere-se ao altar de incenso no 
templo, um símbolo de intercessão contínua. 
 

★ Apocalipse 8:5-6 
“Então o anjo pegou o incensário, encheu-o com fogo do 
altar e lançou-o sobre a terra; e houve trovões, vozes, 
relâmpagos e um terremoto.  
Então os sete anjos, que tinham as sete trombetas, 
prepararam-se para tocá-las.” 
 

“...encheu o incensário do fogo do altar, e o lançou sobre a 
terra...” essa parte nos mostra que as orações provocam 
resposta, nesse caso o juízo é ativado e o grito de “Até 
quando?” do capítulo 6:10 é finalmente respondido. O juízo 
que virá a seguir, em parte, a resposta divina ao clamor dos 
santos. 
 

“e houve trovões, vozes, relâmpagos e um terremoto.” 
Trovões, vozes, relâmpagos e terremoto são manifestações 
da presença de Deus como em Êxodo 19:16 e prelúdio dos 
juízos. 
 

 
 

✎ As Quatro Primeiras Trombetas (Apocalipse 8:7-13) 
 

Os sete anjos começam a tocar suas trombetas. As quatro 
primeiras afetam diretamente a criação: terra, mar, rios e 
céus, ou seja, as estruturas do mundo criado. 
 

★ Apocalipse 8:7 (Primeira Trombeta) 
 

“O primeiro anjo tocou a sua trombeta, e granizo e fogo 
misturado com sangue foram lançados sobre a terra. Foi 
queimado um terço da terra, um terço das árvores e toda a 
planta verde.” 
 

“...saraiva e fogo, misturados com sangue... e foi queimada 
a terça parte da terra...” 
Saraiva, fogo, sangue nos remetem a imagens dos juízos 
do Egito como em Êxodo 9:22 e em Êxodo 9:24. Algumas 
linhas interpretam fogo como uma referência a raios. 
Seja literal ou simbólico, esse texto representa uma 
devastação agrícola e ecológica. 
Quando fala a respeito da “terça parte” está dizendo que 
ainda é um juízo parcial, ainda há tempo para 
arrependimento. 
 

★ Apocalipse 8:8-9 (Segunda Trombeta) 
 

“O segundo anjo tocou a sua trombeta, e algo como um 
grande monte em chamas foi lançado ao mar. Um terço do 
mar transformou-se em sangue, morreu um terço das 
criaturas vivas do mar e foi destruído um terço das 
embarcações.” 
 

“...um grande monte ardendo em fogo foi lançado no mar...” 
Aqui temos a possível imagem de erupção vulcânica ou 
meteoro. Essa praga se refere a morte de uma parcela 
significativa da vida marinha e destruição da navegação, o 

99 98 



que traz consequências econômicas além das 
consequências ecológica. 
O texto também ecoa Jeremias 51:25 onde Babilônia é 
descrita como “monte destruidor” que será lançado abaixo. 
 

★ Apocalipse 8:10-11 (Terceira Trombeta) 
“O terceiro anjo tocou a sua trombeta, e caiu do céu uma 
grande estrela, queimando como tocha, sobre um terço dos 
rios e das fontes de águas; o nome da estrela é Absinto. 
Tornou-se amargo um terço das águas, e muitos morreram 
pela ação das águas que se tornaram amargas.” 
 

“...caiu do céu uma grande estrela ardente... chamada 
Absinto...” 
Estrela que cai pode possuir um simbolismo de um ser 
espiritual como em Isaías 14 e Lucas 10:18 ou um evento 
celestial catastrófico. 
Absinto significa amargura, e com a queda dessa estrela a 
água potável se torna venenosa, uma alusão a Êxodo 7:20-
21.  
 

★ Apocalipse 8:12 (Quarta Trombeta) 
“O quarto anjo tocou a sua trombeta, e foi ferido um terço 
do sol, um terço da lua e um terço das estrelas, de forma 
que um terço deles escureceu. Um terço do dia ficou sem 
luz, e também um terço da noite.” 
 

“...foi ferida a terça parte do sol, da lua e das estrelas...” 
O texto descreve uma escuridão parcial, ou seja, a 
diminuição da luz celestial, uma possível referência ao nono 
flagelo no Egito de Êxodo 10:21. 
Diversos textos antigos falam de trevas como um castigo 
temido e alguns textos judaicos também associam as trevas 
com o final dos tempos.  

★ Apocalipse 8:13 
“Enquanto eu olhava, ouvi uma águia que voava pelo meio 
do céu e dizia em alta voz: "Ai, ai, ai dos que habitam na 
terra, por causa do toque das trombetas que está prestes a 
ser dado pelos três outros anjos! "  
 

“uma águia que voava pelo meio do céu e dizia em alta voz” 
 

A águia era um símbolo da Roma Imperial e podia 
simbolizar tanto presságio quanto proteção divina. 
Água não é anjo, e embora não possua a função de 
mensageiro nas escrituras canônicas (Bíblia), ela aparece 
com essa finalidade em escritos apocalípticos como em 2 
Esdras 11:1, 4 Baruque e apócrifos cristãos. 
 

“Ai, ai, ai dos que habitam sobre a terra...” 
Os três “ais” introduzem as três últimas trombetas, que 
serão ainda mais severas. 
A expressão “habitantes da terra” é usada frequentemente 
em Apocalipse para indicar os ímpios, em contraste com os 
cidadãos do céu. 
 

Apocalipse 9 
 

» A Quinta e Sexta Trombeta (9:1-21) 
 

★ Apocalipse 9:1 (Quinta Trombeta) 
“O quinto anjo tocou a sua trombeta, e vi uma estrela que 
havia caído do céu sobre a terra. À estrela foi dada a chave 
do poço do Abismo” 
 

“O quinto anjo tocou a trombeta, e vi uma estrela caída do 
céu na terra...” 
Estrela caída simboliza de um ser espiritual, provavelmente 
um anjo caído, talvez o mesmo Abadom-Apolion, o “Anjo do 

101100



Abismo“ do versículo 11 que veremos mais a frente.  Em 1 
Enoque 86:1 o texto “uma estrela caiu do céu” faz referência 
ao primeiro anjo caído, que foi seguido de outras “estrelas”. 
 

A maioria dos pagãos acreditavam que as estrelas eram 
divindades e muitos judeus defendiam que eram anjos. 
 

“Foi-lhe dada a chave do poço do abismo” Aqui temos uma 
autoridade delegada, ele não atua por conta própria. O 
abismo é o local de aprisionamento dos espíritos malignos 
conforme Lucas 8:31 e é retratado como um lugar vazio no 
coração da terra. Alguns autores antigos supunham que o 
abismo era um lugar real e possível de ser identificado 
geograficamente. 
 

Muitas tradições judaicas falam de anjos maus aprisionados 
em calabouços ou rios aguardando o momento para sair e 
causar destruição. 
 

★ Apocalipse 9:2-3  
“Quando ela abriu o Abismo, subiu dele fumaça como a de 
uma gigantesca fornalha. O sol e o céu escureceram com a 
fumaça que saía do abismo. 
Da fumaça saíram gafanhotos que vieram sobre a terra, e 
lhes foi dado poder como o dos escorpiões da terra.” 
 

“...subiu fumaça... da fumaça saíram gafanhotos sobre a 
terra...” 
A fumaça que escurece o céu pode simbolizar engano 
espiritual, trevas morais e confusão, mas também nos 
remete a Joel 2:2 que descreve o início do "Dia do Senhor", 
caracterizado por um dia de trevas e escuridão, nuvens e 
densas trevas. 
Embora uma praga de gafanhotos nos remeta a oitava 
praga de Êxodo 10:12, não estamos falando de insetos 

naturais, estes possuem uma força demoníaca, com poder 
destrutivo e aparência grotesca. 
Algumas linhas teológicas acreditam que possam 
simbolizar ideologias destrutivas, vícios, possessões ou 
opressões espirituais. 
 

★ Apocalipse 9:4  
“Eles receberam ordens para não causar dano nem à relva 
da terra nem a qualquer planta ou árvore, mas apenas 
àqueles que não tinham o selo de Deus na testa.” 
 

“...não danificassem a erva... mas somente os homens que 
não têm o selo de Deus na testa.” 
 

Aqui podemos observar o juízo seletivo onde os selados 
serão poupados e o ataque espiritual atingirá somente os 
que não pertencem a Deus. Diferente de um ataque normal 
de gafanhotos, estes deixam a vegetação em paz e 
atormentam apenas as pessoas que não foram seladas. 
 

★ Apocalipse 9:5-6  
“Não lhes foi dado poder para matá-los, mas sim para 
causar-lhes tormento durante cinco meses. A agonia que 
eles sofreram era como a da picada do escorpião. 
Naqueles dias os homens procurarão a morte, mas não a 
encontrarão; desejarão morrer, mas a morte fugirá deles.” 
 

“...não para os matar, mas para os atormentar por cinco 
meses...” 
Cinco meses descreve um tempo limitado, 
aproximadamente o tempo de vida de um gafanhoto 
comum. Simbolizando um período completo de tormento, 
mas com fim determinado. Embora o sofrimento 
psicológico, espiritual e social seja intenso, levando ao 
desejo de morrer, buscando o alívio físico através da morte 

102 103 



revelando o retrato do desespero existencial, pois somente 
um sofrimento extremo faria alguém escolher a morte ao 
invés da vida, ainda sim a morte será negada. 
 

★ Apocalipse 9:7-10  
“Os gafanhotos pareciam cavalos preparados para a 
batalha. Tinham sobre a cabeça algo como coroas de ouro, 
e o rosto deles parecia rosto humano. 
Os cabelos deles eram como os de mulheres e os dentes 
como os de leão. 
Tinham couraças como couraças de ferro, e o som das suas 
asas era como o barulho de muitos cavalos e carruagens 
correndo para a batalha. 
Tinham caudas e ferrões como de escorpiões, e na cauda 
tinham poder para causar tormento aos homens durante 
cinco meses.” 
 

João descreve a forma hibrida como cavalos preparados, 
rostos humanos, cabelos femininos e dentes de leão 
apontando para o caráter caótico e grotesco dessas forças. 
 

A analogia (símile) de Joel 2:4 ganha uma forma mais 
detalhada na visão de João nos versos 7 ao 10. Coroa 
indica façanhas militares. Gregos e Babilônios imaginavam 
monstros complexos como Centauros, Grifos (Bicuço de 
Harry Potter) e Górgones com cabelos de serpentes.  
 

Essas imagens terríveis e reprimidas fazem parte dos 
temores inconscientes de cada cultura. 
 

Joel 1:6 descreve os gafanhotos com dentes de leão 
enfatizando seu poder de destruição, o que apavoraria uma 
sociedade agraria. Já a expressão “cabelos ... como os de 
mulheres” no império Romano remeteria aos bárbaros e 

aos Partos onde culturalmente os homens usavam cabelos 
longos. 
“barulho de muitos cavalos e carruagens” também nos 
remete a Joel 2:5, o som de um enxame seria tão intenso 
quanto o som de um exército invasor. 
Caudas como escorpiões remetem tanto ao veneno que 
causa dor persistente, mas não destruição imediata, tanto a 
estratégia de guerra dos Partos usando arqueiros na 
retaguarda do exército. 
 

★ Apocalipse 9:11  
“Tinham um rei sobre eles, o anjo do Abismo, cujo nome, 
em hebraico, é Abadom, e, em grego, Apoliom (destruidor).” 
 

Abadom/Apolion são os nomes do anjo do abismo. Não é o 
Satanás propriamente dito, mas é um agente de destruição 
sob sua liderança. 
Em contraste com gafanhotos naturais, Provérbios 
30:27 ressalta que gafanhotos apesar de não terem um rei, 
se organizam e marcham em bandos, mas esses 
gafanhotos de Apocalipse possuem um líder, indicando que 
são uma força organizada, espiritual e perversa. 
Os manuscritos do mar morto também associavam o 
“espírito de Abadom” com “anjo do abismo”. 
Abadom aparece seis vezes na bíblia hebraica (Jó 
26:6;28:22;31:12; Salmos 88:11; Provérbios 15:11; 27:20 
como sinônimo poético de sheol, morte ou túmulo. 
 

★ Apocalipse 9:12  
“O primeiro ai passou; dois outros ais ainda estão por vir.’ 
O texto indica que o pior ainda está por vir. 
 
 

105 104 



★ Apocalipse 9:13-14 (Sexta Trombeta) 
“O sexto anjo tocou a sua trombeta, e ouvi uma voz que 
vinha das pontas do altar de ouro que está diante de Deus. 
Ela disse ao sexto anjo que tinha a trombeta: "Solte os 
quatro anjos que estão amarrados junto ao grande rio 
Eufrates". 
 

“solte os quatro anjos que estão presos junto ao grande rio 
Eufrates.” 
Estamos falando de quatro anjos presos, mas não são bons 
anjos, eles estão retidos por Deus até o momento certo do 
juízo. 
Outros textos judaicos falam de anjos caídos presos nas 
profundezas de vários mares que só podem ser libertados 
sob o comando de Deus. 
O Rio Eufrates é uma fronteira simbólica de Israel. De lá 
vieram os invasores históricos (Assíria, Babilônia). Aqui 
pode representar a origem do mal que ameaça o povo de 
Deus. 
No contexto histórico, o Eufrates como fronteira oriental do 
Império Romano abrigava uma de suas maiores ameaças, 
os Partos. 
 

★ Apocalipse 9:15  
“Os quatro anjos, que estavam preparados para aquela 
hora, dia, mês e ano, foram soltos para matar um terço da 
humanidade.” 
 

“...preparados para a hora, dia, mês e ano...” 
O juízo de Deus não é aleatório, ele acontece no tempo 
exato determinado por Deus. Os autores apocalípticos 
reconhecem a doutrina judaica de que Deus é quem 
governa toda a história. 
 

“foram soltos para matar um terço da humanidade.” 
Como nos selos anteriores, o juízo ainda é parcial. Há 
advertência, mas não destruição total, embora agora o 
inimigo tenha poder letal contra a humanidade, diferente 
dos juízos anteriores que destruíram uma parte da 
natureza, e até feriram uma parcela da humanidade. 
 

★ Apocalipse 9:16-17  
“O número dos cavaleiros que compunham os exércitos era 
de duzentos milhões; eu ouvi o seu número. 
Os cavalos e os cavaleiros que vi em minha visão tinham 
este aspecto: as suas couraças eram vermelhas como o 
fogo, azul-escuras, e amarelas como o enxofre. A cabeça 
dos cavalos parecia a cabeça de um leão, e da boca 
lançavam fogo, fumaça e enxofre.” 
 

“...número do exército: duzentos milhões...” 
Um número imenso para a época e que expressa o 
tamanho e o impacto massivo da força destruidora.  
Para você ter uma ideia, 200 milhões corresponde a 
população do Brasil hoje (220 milhões em 2025), no século 
I estima-se que esse fosse o total da população do mundo 
todo 
A imagem de cavalos e cavaleiros monstruosos com 
cabeças de leão, fogo, fumaça, enxofre utiliza uma 
linguagem fortemente simbólica denotando a natureza 
demoníaca e evocando uma destruição implacável. 
 

★ Apocalipse 9:18-19  
 ‘Um terço da humanidade foi morto pelas três pragas de 
fogo, fumaça e enxofre que saíam das suas bocas. O poder 
dos cavalos estava na boca e na cauda; pois as suas 

106 107 



caudas eram como cobras; tinham cabeças com as quais 
feriam as pessoas.” 
 

“...por estas três pragas... morreu a terça parte dos 
homens.” 
Fogo, fumaça e enxofre são imagens que remetem ao 
inferno, sugerindo uma ação demoníaca severa. 
Caudas como serpentes expressam que a ameaça está 
tanto na frente quanto atrás, destacando seu poder 
destruidor. 
 

★ Apocalipse 9:20-21 
“O restante da humanidade que não morreu por essas 
pragas, nem assim se arrependeu das obras das suas 
mãos; eles não pararam de adorar os demônios e os ídolos 
de ouro, prata, bronze, pedra e madeira, ídolos que não 
podem ver nem ouvir nem andar. 
Também não se arrependeram dos seus assassinatos, das 
suas feitiçarias, da sua imoralidade sexual e dos seus 
roubos. “ 
 

“E os outros homens... não se arrependeram...” 
 

As pragas e desastres que trazem à tona o melhor de 
algumas pessoas também pode aflorar o pior de outras. 
Surpreendentemente, não há arrependimento, mesmo 
diante de juízos tão severos. 
 

Os judeus consideravam a falta de arrependimento diante 
dos juízos um ato de estupidez. Até mesmo filósofos 
pagãos observaram os juízos divinos como atos de 
misericórdia no intuito de levar o ímpio ao arrependimento. 
 

“ídolos que não podem ver nem ouvir nem andar” 
 

Os profetas do Antigo Testamento e autores posteriores 
muitas vezes ridicularizavam a adoração a ídolos dizendo 
que eram menos poderosos do que aqueles que os 
fabricaram. 
 

Apocalipse 10 
 

» O Livrinho do anjo (10:1-11) 
 
 

O capítulo 10 e o 11 até o verso 14 novamente fazem um 
interlúdio no texto antes de apresentar a sétima trombeta. 
Lembrando que interlúdio é uma pausa que serve para criar 
expectativa, suspense, muda o ritmo da narrativa, introduz 
informações adicionais ou dá um descanso ao leitor. 
 

O capítulo 10 não contém juízos, mas uma revelação 
profética, preparando para a consumação do plano de 
Deus.  
Esse capítulo é como um eco dos ministérios proféticos do 
Antigo Testamento, especialmente Ezequiel e Daniel nos 
lembrando que a responsabilidade profética envolve 
sofrimento, fidelidade e coragem, porque a missão da Igreja 
inclui proclamar uma mensagem que é tanto doce quanto 
amarga. 
 

★ Apocalipse 10:1 
“Então vi outro anjo poderoso, que descia do céu. Ele 
estava envolto numa nuvem, e havia um arco-íris acima de 
sua cabeça. Sua face era como o sol, e suas pernas eram 
como colunas de fogo.” 
 

“E vi outro anjo forte, que descia do céu, vestido de uma 
nuvem; e por cima de sua cabeça estava o arco-íris...” 
A descrição “Anjo forte” pode se referir a um ser angelical 
de alta posição ou uma manifestação do próprio Cristo 

109 108 



glorificado, embora alguns defendam essa última teoria 
com base nas semelhanças com Apocalipse 1:13–16, não 
devemos interpretar como sendo o Cristo, pois a literatura 
judaica descreve certos anjos com essas feições gloriosas 
indicando autoridade divina, principalmente nas literaturas 
apocalípticas. 
 

★ Apocalipse 10:2 
“E ele segurava um livrinho, que estava aberto em sua mão. 
Colocou o pé direito sobre o mar e o pé esquerdo sobre a 
terra,” 
 

“...tinha na mão um livrinho aberto”  
Diferente do rolo selado do capítulo 5, aqui o livro está 
aberto, indicando uma revelação pronta a ser comunicada. 
 

 “e pôs o pé direito sobre o mar, e o esquerdo sobre a 
terra...” 
Pés sobre o mar e a terra indicam a grandeza do seu 
domínio, uma autoridade universal. Podendo representar 
domínio total sobre a criação, embora outra linha defenda 
que represente uma mensagem válida para toda a Terra. 
 

★ Apocalipse 10:3 
“e deu um alto brado, como o rugido de um leão. Quando 
ele bradou, os sete trovões falaram.” 
 

“...clamou com grande voz, como quando ruge o leão...  
Voz de leão nos remete a voz de Deus como relatado em 
Amós 3:8; Oséias 11:10 e também o Leão de Judá. 
 

“sete trovões fizeram soar as suas vozes.” 
Sete trovões são símbolos de uma revelação divina, uma 
mensagem de juízo. 
 

★ Apocalipse 10:4 
“Logo que os sete trovões falaram, eu estava prestes a 
escrever, mas ouvi uma voz do céu, que disse: "Sele o que 
disseram os sete trovões, e não o escreva".  
 
A revelação selada nos lembra que nem tudo deve ser 
revelado. Assim como em Daniel 12:4, Deus guarda certos 
mistérios para si. Deus é soberano até sobre o que escolhe 
não revelar. Há aspectos do juízo que permanecem ocultos 
até o tempo apropriado.  
 

★ Apocalipse 10:5-6 
“Então o anjo que eu tinha visto de pé sobre o mar e sobre 
a terra levantou a mão direita para o céu e jurou por aquele 
que vive para todo o sempre, que criou os céus e tudo o que 
neles há, a terra e tudo o que nela há, e o mar e tudo o que 
nele há, dizendo: "Não haverá mais demora!” 
 

“...levantou a mão ao céu e jurou... que não haveria mais 
demora.” 
Levantar a mão representa um gesto solene, um juramento 
oficial como em Daniel 12:7. 
 

“Não haverá mais demora”. O tempo da espera está 
terminando. A consumação está próxima. 
Alguns manuscritos antigos dizem: “não haverá mais 
tempo”, uma possível menção ao fim do tempo profético. 
 

★ Apocalipse 10:7 
“Mas, nos dias em que o sétimo anjo estiver para tocar sua 
trombeta, vai se cumprir o mistério de Deus, da forma como 
ele o anunciou aos seus servos, os profetas".  
 

110 111 



“Mistério de Deus” refere-se ao plano divino da redenção e 
do juízo, conforme anunciado pelos profetas e descrito por 
Paulo em Romanos 16:25 e Efésios 1:9–10. 
 

“Sétima trombeta” diz respeito a consumação final que será 
revelada e executada, o ápice da história. 
 

★ Apocalipse 10:8-9 
“Depois falou comigo mais uma vez a voz que eu tinha 
ouvido falar do céu: "Vá, pegue o livro aberto que está na 
mão do anjo que se encontra de pé sobre o mar e sobre a 
terra". 
Assim me aproximei do anjo e lhe pedi que me desse o 
livrinho. Ele me disse: "Pegue-o e coma-o! Ele será amargo 
em seu estômago, mas em sua boca será doce como mel".  
  

“Vai, e toma o livrinho... Toma-o, e come-o... será amargo 
ao teu ventre, mas na tua boca será doce como mel.” 
 

Comer o livrinho é um ato simbólico que vem de Ezequiel 
2:8 e 3:3 e representa apropriação da mensagem profética. 
 

“Doce na boca” embora em algumas passagens doçura 
possa remeter ao pecado como em Provérbios 5:3,4 e 
Números 5:23-31, doce aqui quer dizer que a palavra de 
Deus é boa como em   Salmos 119:103. 
 

“Amargo no estômago”, indica juízo, sofrimento, rejeição, 
algo difícil de digerir. O ministério profético é glorioso, 
porém doloroso. 
 

★ Apocalipse 10:10 
“Peguei o livrinho da mão do anjo e o comi. Ele me pareceu 
doce como mel em minha boca; mas, ao comê-lo, senti que 
o meu estômago ficou amargo.” 
 

Esse verso confirma a natureza contraditória da revelação, 
consolo para os fiéis, amargor para os ímpios e sofrimento 
para o profeta. 
 

★ Apocalipse 10:11 
“Então me foi dito: "É preciso que você profetize de novo 
acerca de muitos povos, nações, línguas e reis".  
 

João é recomissionado como os profetas do Antigo 
Testamento a continuar falando, mas agora para o mundo 
inteiro. Aqui temos uma transição do foco local que eram as 
Igrejas da Ásia, para uma mensagem global e escatológica. 
 

Apocalipse 11 
 

» 2 Testemunhas e a Sétima Trombeta (11:1-19) 
 
 

★ Apocalipse 11:1-2 
 

“Deram-me um caniço semelhante a uma vara de medir, e 
me foi dito: "Vá e meça o templo de Deus e o altar, e conte 
os adoradores que lá estiverem. 
Exclua, porém, o pátio exterior; não o meça, pois ele foi 
dado aos gentios. Eles pisarão a cidade santa durante 
quarenta e dois meses.” 
 

“Foi-me dado um caniço semelhante a uma vara de medir... 
Levanta-te e mede o templo de Deus...” 
 

Caniço ou Vara de medir é um talo de junco articulado e 
oco, utilizado como bastão, cajado, vara para medir ou 
varinha de escrever no papiro, e era usado como régua para 
medir dimensões agrárias. Um caniço equivale a 6 côvados, 
o que corresponde a aproximadamente 3,1 metros. 
 

112 113 



Medir o templo nos remete a Ezequiel 40:3 e 42:20; e 
Zacarias 2:1-5; Salmos 48:12-13; no livro de Enoque o 
paraíso é medido. Medir é símbolo de preservação, 
proteção e definição dos limites. Medir a casa de Deus era 
uma maneira de louvar a magnificência do prédio cuja 
construção é também uma forma de exaltar a Deus. 
 

O termo “Templo de Deus” pode se referir ao templo literal 
em Jerusalém (pré 70 d.C.), mas provavelmente se refere 
ao templo celestial ou à comunidade dos fiéis (1Co 3:16; Ef 
2:21). 
“Deixa o átrio que está fora do templo... ... ele foi dado aos 
gentios” o pátio externo era o único lugar do templo em que 
era permitida a entrada dos gentios. Pode representar 
também o mundo externo, sujeito à opressão das nações. 
 

42 meses corresponde a 3 anos e meio, o período simbólico 
de tribulação. Equivale a 1260 dias (versículo 3), ecoando 
Daniel 7:25 e 12:7. 
 

★ Apocalipse 11:3 
“Darei poder às minhas duas testemunhas, e elas 
profetizarão durante mil duzentos e sessenta dias, vestidas 
de pano de saco". 
 

O termo “Duas testemunhas” nos leva a Deuteronômio 17:6 
e 19:15 onde duas testemunhas são necessárias segundo 
a Lei no Antigo Testamento para confirmar a verdade. 
 

“Vestidas de pano de saco” simboliza luto, arrependimento, 
lamento e juízo. As duas testemunhas lamentarão os 
pecados do povo de Deus. 
 

“Profetizar por 1.260 dias” O período de testemunho no 
meio da perseguição nos fala sobre o tempo da opressão 

de Antíoco Epifânio. Daniel também usou essas mesmas 3 
figuras (1.260 dias; 42 meses; 3 anos e meio). 
 

★ Apocalipse 11:4 
“Estas são as duas oliveiras e os dois candelabros que 
permanecem diante do Senhor da terra.” 
 

Referência direta a Zacarias 4:14, onde Zorobabel e Josué, 
líderes do pós-exílio, são chamados de “oliveiras” perante 
Deus. 
 

★ Apocalipse 11:5-6 
“Se alguém quiser lhes causar dano, da boca deles sairá 
fogo que devorará os seus inimigos. É assim que deve 
morrer qualquer pessoa que quiser causar-lhes dano. 
Estes homens têm poder para fechar o céu, de modo que 
não chova durante o tempo em que estiverem profetizando, 
e têm poder para transformar a água em sangue e ferir a 
terra com toda sorte de pragas, quantas vezes desejarem.” 
 

As testemunhas têm poder semelhante aos profetas Elias 
(fogo e seca) e Moisés (transformar águas e trazer pragas). 
O texto também pode representar a Igreja com linguagem 
de poder no seu papel profético ou talvez um remanescente 
fiel judeu e gentio, sustentando o testemunho diante do 
mundo. 
 

★ Apocalipse 11:7 
“Quando eles tiverem terminado o seu testemunho, a besta 
que vem do Abismo os atacará. E irá vencê-los e matá-los.” 
 

A primeira menção da “besta do abismo” (mais detalhado 
no capítulo 13) representa um poder político-religioso 
maligno que se opõe à verdade de Deus. 
 

114 115 



A morte das testemunhas nos mostra que o testemunho fiel 
pode levar à morte literal (mártires). 
 

★ Apocalipse 11:8-10 
“Os seus cadáveres ficarão expostos na rua principal da 
grande cidade, que figuradamente é chamada Sodoma e 
Egito, onde também foi crucificado o seu Senhor. 
Durante três dias e meio, homens de todos os povos, tribos, 
línguas e nações contemplarão os seus cadáveres e não 
permitirão que sejam sepultados. 
Os habitantes da terra se alegrarão por causa deles e 
festejarão, enviando presentes uns aos outros, pois esses 
dois profetas haviam atormentado os que habitam na terra.” 
 

Por todo mundo antigo a recusa para enterrar os mortos era 
a maior crueldade contra uma pessoa e uma punição pelos 
piores crimes. 
 

Simbolicamente, “Sodoma” e “Egito” são lugares de 
imoralidade e opressão. No antigo testamento Jerusalém 
ou Israel  é chamada de Sodoma e da mesma forma que o 
Egito oprimiu Israel, as autoridade de Jerusalém também 
oprimiram os verdadeiros seguidores de Deus. 
 

“Onde também o Senhor foi crucificado” Indica que essa 
cidade simboliza a rejeição do justo, temos Jerusalém como 
símbolo da rejeição ao Messias e aos profetas. 
 

O mundo celebrando a morte das testemunhas é um reflexo 
da cegueira espiritual e ódio à verdade, pois a mensagem 
dos profetas chamando ao arrependimento perturbou a 
consciência do povo. 
 
 
 

★ Apocalipse 11:11-12 
“Mas, depois dos três dias e meio, entrou neles um sopro 
de vida da parte de Deus, e eles ficaram de pé, e um grande 
terror tomou conta daqueles que os viram. Então eles 
ouviram uma forte voz do céu que lhes disse: "Subam para 
cá". E eles subiram para o céu numa nuvem, enquanto os 
seus inimigos olhavam.” 
 

O sopro de vida penetrando os dois cadáveres nos lembra 
de Gênesis 2:7. A ressurreição e ascensão também pode 
ser vista como um eco do ministério de Cristo.  
Grande terror cai sobre os espectadores e o mundo é 
confrontado com a realidade do juízo divino. 
 

★ Apocalipse 11:13 
“Naquela mesma hora houve um forte terremoto, e um 
décimo da cidade ruiu. Sete mil pessoas foram mortas no 
terremoto; os sobreviventes ficaram aterrorizados e deram 
glória ao Deus do céu.” 
 

Terremoto é um sinal do juízo divino (Êxodo 19:18; 
Apocalipse 6:12). 
Ao contrário do capítulo 9, após os 7 mil mortos o restante 
se arrepende. Aqui temos um indício de arrependimento 
genuíno por parte dos sobreviventes. 
 

★ Apocalipse 11:14 
“Passou o segundo ai; eis que o terceiro ai cedo virá.” 
 

Esse versículo marca o final do interlúdio e retoma a visão 
das trombetas trazendo o terceiro ai. 
 
 
 
 

117 116 



★ Apocalipse 11:15 (Sétima Trombeta) 
“O sétimo anjo tocou a sua trombeta, e houve altas vozes 
no céu que diziam: "O reino do mundo se tornou de nosso 
Senhor e do seu Cristo, e ele reinará para todo o sempre". 
 

O domínio do mundo agora pertence a Deus e ao Cordeiro. 
A soberania de Deus nunca cessou, mas agora é manifesta 
e reconhecida universalmente, referência ao Salmo 2, onde 
Deus estabelece seu Rei sobre as nações. É chegado o 
tempo em que “ao nome de Jesus se dobre todo joelho, nos 
céus, na terra e debaixo da terra, e toda língua 
confesse que Jesus Cristo é Senhor” (Filipenses 2:10-11). 
 

★ Apocalipse 11:16-17 
“Os vinte e quatro anciãos que estavam assentados em 
seus tronos diante de Deus prostraram-se sobre seus 
rostos e adoraram a Deus, dizendo: "Graças te damos, 
Senhor Deus todo-poderoso, que és e que eras, porque 
assumiste o teu grande poder e começaste a reinar”. 
 

Agora o céu responde com adoração jubilosa e Deus é 
proclamado como “o Todo-Poderoso, que és, e que eras”, 
a expressão “que há de vir” desaparece, porque agora Ele 
já veio em juízo e glória. 
 

★ Apocalipse 11:18 
“As nações se iraram; e chegou a tua ira. Chegou o tempo 
de julgares os mortos e de recompensares os teus servos, 
os profetas, os teus santos e os que temem o teu nome, 
tanto pequenos como grandes, e de destruir os que 
destroem a terra". 
 

As “nações” continuam resistindo, mas Deus intervém de 
forma definitiva. 

O Julgamento final de Deus é afirmado. Ele dá galardão aos 
fiéis e destrói os corruptores da Terra. 
O judaísmo já acreditava que os justos seriam 
recompensados no final da era ou na morte. Já os 
destruidores da terra podem representar tanto os que 
fizeram mal uso dos recursos terrenos quanto a corrupção 
da criação através do pecado humano. 
 
★ Apocalipse 11:19 
“Então foi aberto o santuário de Deus no céu, e ali foi vista 
a arca da sua aliança. Houve relâmpagos, vozes, trovões, 
um terremoto e um grande temporal de granizo.” 
 

O Santuário de Deus ou Templo celestial aberto representa 
a revelação final e acesso à presença divina. 
A Arca da aliança é o símbolo da fidelidade de Deus e o 
cumprimento de Suas promessas. 
Trovões, relâmpagos, terremoto e saraiva são sinais do 
juízo iminente, um prenúncio das taças da ira que virão. 
 

Apocalipse 12 
 

» A Mulher e o Dragão (12:1-18) 
 
 

★ Apocalipse 12:1 
"E apareceu no céu um grande sinal: uma mulher vestida 
do sol, com a lua debaixo dos pés, e uma coroa de doze 
estrelas na cabeça." 
 

A mulher muitas vezes é interpretada como uma 
representação do povo de Deus (Israel), mas também pode 
ser vista como uma imagem da Igreja ou, de Maria, mãe de 
Jesus. 

119 118 



As visões apocalípticas costumavam usar a figura feminina 
simbolicamente. 
O sol e a lua são símbolos de grande honra e autoridade.  
Seguindo essa mesma linha, coroa de doze estrelas refere-
se aos doze apóstolos ou as doze tribos de Israel, 
mostrando a continuidade entre o Antigo e o Novo 
Testamento. 
Embora... a mitologia grega apresenta Leto dando a luz ao 
deus grego Apolo enquanto enfrenta a oposição do dragão 
Píton. Apolo persegue o dragão e o mata. 
Na narrativa egípcia, a deusa Ísis deu à luz ao deus sol, 
Horus enquanto era perseguida pelo dragão vermelho 
Tifão. Horus também mata Tifão. 
 

Os leitores antigos acostumados com a bíblia 
reconheceriam nesse trecho a história de Israel dando à luz 
a Jesus e a oposição de satanás ao povo de Deus. 
 

★ Apocalipse 12:2 
"Estava grávida e gritando em dores de parto, com ânsia de 
dar à luz." 
 

Gravidez e dores de parto reflete tanto o sofrimento da 
Igreja quanto a expectativa do nascimento do Messias, a 
expectativa messiânica no Antigo Testamento. 
O parto simboliza o nascimento de Jesus e, de maneira 
mais ampla, a vinda do Reino de Deus. 
 

★ Apocalipse 12:3 
"E viu-se outro sinal no céu: eis um grande dragão 
vermelho, que tinha sete cabeças e dez chifres, e nas suas 
cabeças sete diademas." 
 

O dragão é identificado como a serpente de Gênesis 3 e 
satanás no versículo 9 e sua cor vermelha indica violência 
e destruição. 
Sete cabeças e dez chifres referem-se ao poder completo e 
abrangente do dragão, simbolizando as forças do mal. 
Talvez representando os impérios que se opõem a Deus ao 
longo da história. 
Sete diademas representam a autoridade e o domínio que 
Satanás exerce, ainda que limitado por Deus. 
 

★ Apocalipse 12:4 
"A sua cauda arrastava a terça parte das estrelas do céu e 
as lançava sobre a terra; e o dragão ficou em pé diante da 
mulher que estava para dar à luz, a fim de devorar o filho, 
quando este lhe nascesse." 
 

‘Arrastar as estrelas” pode ser uma referência à queda de 
anjos que se rebelaram com satanás, como descrito em 
Isaías 14:12–15 e em Judas 1:6. 
 

A ameaça do dragão ao filho deixa claro que ele está 
preparado para destruir o Messias, simbolizando a 
oposição contínua de Satanás contra o plano de Deus para 
a salvação. 
 

★ Apocalipse 12:5 
"E deu à luz um filho, homem, que há de apascentar todas 
as nações com cetro de ferro; e o filho foi arrebatado para 
Deus e para o seu trono." 
 

O filho homem refere-se claramente a Jesus Cristo, o 
Messias, cuja missão é governar as nações com justiça e 
autoridade divina. 

121 120 



Cetro de ferro representa o poder de Cristo para subjugar 
as nações. A palavra de Cristo será final e poderosa. 
Arrebatado para Deus refere-se à ascensão de Cristo 
remete a Atos 1:9 e à Sua exaltação à direita de Deus, onde 
Ele está em autoridade. 
 

★ Apocalipse 12:6 
"E a mulher fugiu para o deserto, onde tem lugar preparado 
por Deus, para que lá a sustentem durante mil duzentos e 
sessenta dias." 
 

A mulher no deserto simboliza a Igreja ou o povo de Deus 
sendo protegido por Deus durante o tempo de perseguição 
e tribulação. O deserto é lugar de provação, Êxodo 16:35, 
mas também de proteção e provisão divina. 
 

No contexto histórico, a mulher no deserto pode ser 
encarada como uma referência a fuga da igreja da palestina 
no ano 66 d.C durante a revolta judaica e segundo Eusébio 
seu refugio foi em Péla, além do Jordão. 
 

1.260 dias é o período de tribulação que se repete ao longo 
de Apocalipse. Simboliza o tempo da perseguição e luta 
espiritual da Igreja até a consumação final. 
 

★ Apocalipse 12:7-10 
“Houve então uma guerra no céu. Miguel e seus anjos 
lutaram contra o dragão, e o dragão e os seus anjos 
revidaram. Mas estes não foram suficientemente fortes, e 
assim perderam o seu lugar no céu. 
O grande dragão foi lançado fora. Ele é a antiga serpente 
chamada diabo ou satanás, que engana o mundo todo. Ele 
e os seus anjos foram lançados à terra. 
Então ouvi uma forte voz do céu que dizia: "Agora veio a 
salvação, o poder e o Reino do nosso Deus, e a autoridade 

do seu Cristo, pois foi lançado fora o acusador dos nossos 
irmãos, que os acusa diante do nosso Deus, dia e noite.” 
 

Miguel é o arcanjo da guarda de Israel (Daniel 10:13- 21) e 
seu papel é como líder das forças celestes. Uma boa parte 
do pensamento judaico antigo cria que cada nação tinha o 
próprio príncipe angelical. Miguel, o principal mensageiro de 
Deus (Judas 1:9) luta contra satanás e seus anjos. 
 

A derrota do dragão no céu simboliza a vitória de Cristo e a 
expulsão de satanás do céu, onde antes ele acusava os 
fiéis (Jó 1:6-12). Aqui, ele é removido definitivamente do 
domínio celestial. 
 

★ Apocalipse 12:11 
“Eles o venceram pelo sangue do Cordeiro e pela palavra 
do testemunho que deram; diante da morte, não amaram a 
própria vida.” 
 

A vitória dos fiéis é através de Cristo (o sangue do Cordeiro) 
e pela fidelidade ao testemunho de Cristo, mesmo em face 
do martírio. A redenção e a perseverança são essenciais, 
pois o testemunho jurídico do cristão vale mais do que as 
acusações de satanás. 
“não amaram a própria vida” eles lutaram e venceram pela 
fé a ponto de se tornarem mártires. 
 

★ Apocalipse 12:12 
“Portanto, celebrem, ó céus, e os que neles habitam! Mas, 
ai da terra e do mar, pois o diabo desceu até vocês! Ele está 
cheio de fúria, pois sabe que lhe resta pouco tempo". 
 

Em muitas visões judaicas sobre o fim dos tempos, 
satanás/belial seria solto contra o povo de Deus nos anos 
finais. 

122 123 



A derrota de Satanás resulta em um tempo de maior 
tribulação para a Terra, já que ele descerá com grande fúria, 
sabendo que seu tempo é curto. 
 

★ Apocalipse 12:13-14 
“Quando o dragão viu que havia sido lançado à terra, 
começou a perseguir a mulher que dera à luz o menino. 
Foram dadas à mulher as duas asas da grande águia, para 
que ela pudesse voar para o lugar que lhe havia sido 
preparado no deserto, onde seria sustentada durante um 
tempo, tempos e meio tempo, fora do alcance da serpente”. 
 

Após ser derrotado no céu, Satanás persegue a mulher (a 
Igreja), tentando destrui-la. Mas Deus a protege, garantindo 
que o poder de Satanás não possa prevalecer sobre os 
fiéis. 
A mulher é alimentada no deserto, o que reafirma que Deus 
cuida dos seus em tempos de grande tribulação. 
O dragão irritado e seu ataque aos filhos da mulher (os 
cristãos) evidenciam a perseguição contínua da Igreja, 
especialmente os que guardam os mandamentos de Deus 
e têm o testemunho de Jesus (v.17). 
 

★ Apocalipse 12:15 
Então a serpente fez jorrar da sua boca água como um rio, 
para alcançar a mulher e arrastá-la com a correnteza. 
 

A serpente que representa satanás, jorrando água como um 
rio (Isaías 59:19 e Salmos 124:4-5) simboliza um ataque 
devastador e violento. Pode ser entendido como 
perseguição, heresia, ou propaganda imperial usada contra 
a Igreja. 
A intenção é destruir a mulher, que já foi identificada nos 
versículos anteriores como símbolo do povo de Deus. 
 

★ Apocalipse 12:16 
A terra, porém, ajudou a mulher, abrindo a boca e engolindo 
o rio que o dragão fizera jorrar da sua boca. 
Aqui vemos a criação ajudando o povo de Deus. A “terra” 
que socorre lembra passagens como Êxodo 15, onde o 
povo escapa da destruição por intervenção divina através 
da natureza. 
 

A terra abrindo a boca remete à punição de Corá em 
Números 16:31-33, mas aqui temos um tom de livramento, 
ou seja, Deus usa elementos da criação ou forças 
naturais/históricas para proteger seu povo, frustrando os 
planos do inimigo. 
 

Histórica e curiosamente, esse texto aponta para momentos 
em que a Igreja foi salva de perseguições através de 
refúgios inesperados, como regiões remotas, tolerância 
local ou mudanças políticas. 
 

★ Apocalipse 12:17 
“O dragão irou-se contra a mulher e saiu para guerrear 
contra o restante da sua descendência, os que obedecem 
aos mandamentos de Deus e se mantêm fiéis ao 
testemunho de Jesus.” 
 

O dragão agora intensifica sua guerra não só contra a 
mulher (símbolo coletivo), mas contra "os restantes da sua 
descendência, os que guardam os mandamentos de Deus 
e têm o testemunho de Jesus" os cristãos fiéis. 
A ira do dragão simboliza a perseguição contínua da Igreja 
em todas as eras, uma luta constante entre o bem e o mal 
até a consumação final. 
 

 

124 125 



★ Apocalipse 12:18 
“Então o dragão se pôs em pé na areia do mar”.  
 

Estar "em pé sobre a areia do mar" indica prontidão para 
agir, e o mar, simbolicamente, representa o caos, as 
nações, o mundo pagão (Isaías 17:12-13; Daniel 7:2-3). 
O dragão está prestes a chamar seus agentes para 
continuar a guerra contra os santos. 
 

Este versículo serve como ponte para o capítulo 13, onde o 
dragão chama duas "bestas" (símbolos do poder político e 
religioso). 
 

Apocalipse 13 
 

» A Besta do Mar e a Besta da Terra (13:1-18) 
 

O capítulo 13 de Apocalipse vai introduzir as duas bestas 
que são figuras poderosas e que representam a oposição 
ao Reino de Deus. Elas tanto são temidas quanto 
enigmáticas. O capítulo descreve essas bestas recebendo 
autoridade de Satanás para perseguir os fiéis e enganar as 
nações, levando à idolatria e à destruição espiritual. O foco 
desse capítulo concentra-se na perseguição religiosa e 
política contra os cristãos. 
 

A besta do mar (primeira besta) aparece nos versos 1 ao10 
e é associada ao grande poder político e autoridade 
mundial. 
A besta da terra (segunda besta) aparece nos versos 11 ao 
18 e exerce autoridade religiosa fazendo com que as 
pessoas adorem a primeira besta, simbolizando o poder 
religioso e a falsa adoração. 
 
 

★ Apocalipse 13:1-2 
“Vi uma besta que saía do mar. Tinha dez chifres e sete 
cabeças, com dez coroas, uma sobre cada chifre, e em 
cada cabeça um nome de blasfêmia. 
A besta que vi era semelhante a um leopardo, mas tinha 
pés como os de urso e boca como a de leão. O dragão deu 
à besta o seu poder, o seu trono e grande autoridade.”  
 

"E vi uma besta que subia do mar, que tinha dez chifres e 
sete cabeças... e sobre suas cabeças havia nomes de 
blasfêmia." 
 

O mar em Apocalipse, frequentemente simboliza o caos e 
as forças do mal, a besta que surge do mar representa uma 
autoridade mundial maligna que surge do caos. 
 

Sete cabeças e dez chifres: As sete cabeças simbolizam a 
totalidade do poder e a autoridade da besta, enquanto os 
dez chifres representam o poder militar e a força de várias 
nações ou líderes. 
 

Mitos mesopotâmios relatam monstros de sete cabeças que 
também aparecem na mitologia cananeia, sem falar na 
mitologia grega onde Hercules enfrenta a hidra de Lerna, 
um dragão de sete cabeças. 
 

Sobre “um nome de blasfêmia,” a besta é associada a uma 
rebelião contra Deus e diz respeito aos imperadores que 
ostentavam títulos divinos, Domiciano por exemplo exigia 
ser chamado como “senhor e deus“. 
 

 “A besta que vi era semelhante a um leopardo, mas tinha 
pés como os de urso e boca como a de leão. O dragão deu 
à besta o seu poder, o seu trono e grande autoridade.”  
 

126 127 



Essa passagem usa elementos de várias bestas de Daniel 
7 (um leão e um leopardo que possuem asas; um urso e 
uma besta com dentes de ferro). Daniel descreve quatro 
bestas que representam quatro impérios. 
 

★ Apocalipse 13:3-4 
“Uma das cabeças da besta parecia ter sofrido um ferimento 
mortal, mas o ferimento mortal foi curado. Todo o mundo 
ficou maravilhado e seguiu a besta. 
Adoraram o dragão, que tinha dado autoridade à besta, e 
também adoraram a besta, dizendo: "Quem é como a 
besta? Quem pode guerrear contra ela? " 
 
"E vi uma das suas cabeças como se tivesse sido ferida de 
morte, mas a sua ferida mortal foi curada. E toda a terra se 
maravilhou, indo após a besta." 
 

A ferida mortal que é curada pode simbolizar um 
acontecimento histórico ou político importante, como a 
morte e ressurreição de um imperador ou uma potência 
política que se recupera, um engano mundial que faz com 
que as pessoas se maravilhem. 
 

Aqui temos também uma referência a Nero que tirou a 
própria vida em 09 de Junho de 68 d.C. porém muitos dos 
seus seguidores acreditavam que ele tivesse fugido para 
além do Eufrates e por 20 anos esperaram eu ele 
ressurgisse junto ao exército Parto para assumir o império. 
  
Adoraram o dragão, que tinha dado autoridade à besta, e 
também adoraram a besta, dizendo: "Quem é como a 
besta? Quem pode guerrear contra ela? " 
 

As pessoas começam a adorar a besta refletindo a idolatria 
e desvios espirituais. 

★ Apocalipse 13:5-6 
“À besta foi dada uma boca para falar palavras arrogantes 
e blasfemas, e lhe foi dada autoridade para agir durante 
quarenta e dois meses. 
Ela abriu a boca para blasfemar contra Deus e amaldiçoar 
o seu nome e o seu tabernáculo, os que habitam no céu.” 
 

"Foi-lhe dada uma boca que proferia grandes palavras e 
blasfêmias... E abriu a boca para blasfemar contra Deus, 
para blasfemar do seu nome..." 
O discurso arrogante e blasfemo contra Deus faz parte das 
características associadas ao anticristo segundo a tradição 
e foi elaborado no comportamento do rei selêucida Antíoco 
Epifânio profetizado em Daniel 11:21-35 e seus sucessores 
que agiram da mesma forma desafiando o nome e o templo 
de Deus. 
E seu tempo de atuação é limitado a 42 meses (3 anos e 
meio, o período da tribulação). 
 

★ Apocalipse 13:7-8 
“Foi-lhe dado poder para guerrear contra os santos e vencê-
los. Foi-lhe dada autoridade sobre toda tribo, povo, língua e 
nação. 
Todos os habitantes da terra adorarão a besta, a saber, 
todos aqueles que não tiveram seus nomes escritos no livro 
da vida do Cordeiro que foi morto desde a criação do 
mundo.” 
 

A besta recebe poder para perseguir os cristãos em uma 
imagem clara da oposição política e religiosa contra os fiéis 
remontando à perseguição romana aos cristãos no primeiro 
século. 

128 129 



A idolatria mundial agora é desencadeada com todo o 
mundo se curvando ao poder da besta, exceto os fiéis. O 
texto apresenta uma metáfora do domínio totalitário. 
O termo “Todos os habitantes da terra” era um expressão 
usada no tempo de João para se referir a parte civilizada, 
ou seja, sob o domínio de um império poderoso. 
 

★ Apocalipse 13:9-10 
“Aquele que tem ouvidos ouça: 
Se alguém há de ir para o cativeiro, para o cativeiro irá. Se 
alguém há de ser morto à espada, à espada haverá de ser 
morto. Aqui estão a perseverança e a fidelidade dos 
santos.” 
 

Nessa parte existe um apelo de perseverança e paciência 
para os cristãos, pois eles precisam estar preparados para 
sofrimento e martírio. 
O versículo também enfatiza a ideia de que aqueles que 
oprimem os fiéis receberão justiça divina, porque o juízo de 
Deus será cumprido no tempo devido. 
 

★ Apocalipse 13:11-12 
“Então vi outra besta que saía da terra, com dois chifres 
como cordeiro, mas que falava como dragão. 
Exercia toda a autoridade da primeira besta, em nome dela, 
e fazia a terra e seus habitantes adorarem a primeira besta, 
cujo ferimento mortal havia sido curado.” 
 

Esta besta representa um poder religioso (ou político) que 
faz uma associação com a primeira besta.  
Ela tem aparência de cordeiro que simboliza uma falsa 
santidade ou religiosidade, mas fala como um dragão, 
mostrando que sua verdadeira natureza é  demoníaca. 

Esta besta exerce autoridade sobre a terra, incitando as 
pessoas a adorarem a primeira besta. 
 

★ Apocalipse 13:13-14 
“E realizava grandes sinais, chegando a fazer descer fogo 
do céu à terra, à vista dos homens. 
Por causa dos sinais que lhe foi permitido realizar em nome 
da primeira besta, ela enganou os habitantes da terra. 
Ordenou-lhes que fizessem uma imagem em honra da 
besta que fora ferida pela espada e contudo revivera.” 
 

A segunda besta realiza milagres enganosos imitando os 
milagres de Deus para enganar as pessoas. Uma falsa 
religião que usa sinais e maravilhas para desviar as 
pessoas de Deus. 
Ela engana os habitantes da terra e os leva a adorar a 
primeira besta como Paulo descreve em 2 Tessalonicenses 
2:9-10: “A esse cuja vinda é segundo a eficácia de Satanás, 
com todo o poder, e sinais e prodígios de mentira, e com 
todo o engano da injustiça para os que perecem, porque 
não receberam o amor da verdade para se salvarem”. 
 

★ Apocalipse 13:15 
“Foi-lhe dado poder para dar fôlego à imagem da primeira 
besta, de modo que ela podia falar e fazer que fossem 
mortos todos os que se recusassem a adorar a imagem.” 
 

A imagem representa a idolatria política e religiosa que é 
venerada pelos povos. A besta da terra dá vida a essa 
imagem, tornando-a mais real e convincente. 
Aqueles que não adoram a imagem da besta são 
perseguidos e mortos, apresentando a falta de liberdade 
religiosa sob esse sistema de poder totalitário. 
 

130 131 



★ Apocalipse 13:16-18 
Também obrigou todos, pequenos e grandes, ricos e 
pobres, livres e escravos, a receberem certa marca na mão 
direita ou na testa, para que ninguém pudesse comprar nem 
vender, a não ser quem tivesse a marca, que é o nome da 
besta ou o número do seu nome. 
Aqui há sabedoria. Aquele que tem entendimento calcule o 
número da besta, pois é número de homem. Seu número é 
seiscentos e sessenta e seis”  
A marca da besta é um dos elementos mais conhecidos de 
Apocalipse. A marca na testa ou na mão simboliza lealdade 
à besta e à idolatria, o Comentário Bíblico Bruce chama de 
“uma imitação burlesca (performance teatral ou literária de 
efeito cômico, caricatura, sátira ou exagero) e perversa do 
selo estampado na testa dos servos de Deus”. A ideia de 
"não poder comprar ou vender" reflete a perseguição 
econômica aos cristãos, algo muito real no contexto 
histórico do império romano. 
 

O número 666  é um dos símbolos mais debatidos em toda 
a teologia. Tradicionalmente, muitos estudiosos identificam 
666 com Nero César, usando a gematria (código numérico 
hebraico). Existe uma inscrição de Pompéia que diz: “Eu 
amo a moça cujo número é 545”.  Podemos especular 
muitas teorias, mas a verdade é que esse versículo é um 
enigma apocalíptico. 
 

Apocalipse 14 
 

» O Cordeiro e os Remidos (14:1-20) 
 

O capítulo 14 traz um contraste com o poder das bestas do 
capítulo anterior. Agora o foco é a vitória dos fiéis (os 

144.000), que permanecem leais a Cristo, a proclamação 
do juízo de Deus sobre aqueles que adoram a besta e as 
mensagens dos três anjos, que proclamam o evangelho 
eterno, o juízo final e a queda de Babilônia. 
 

★ Apocalipse 14:1-5 
“Então olhei, e diante de mim estava o Cordeiro, de pé 
sobre o monte Sião, e com ele cento e quarenta e quatro 
mil que traziam escritos na testa o nome dele e o nome de 
seu Pai. 
Ouvi um som do céu como o de muitas águas e de um forte 
trovão. Era como o de harpistas tocando suas harpas. 
Eles cantavam um cântico novo diante do trono, dos quatro 
seres viventes e dos anciãos. Ninguém podia aprender o 
cântico, a não ser os cento e quarenta e quatro mil que 
haviam sido comprados da terra. 
Estes são os que não se contaminaram com mulheres, pois 
se conservaram castos e seguem o Cordeiro por onde quer 
que ele vá. Foram comprados dentre os homens e ofertados 
como primícias a Deus e ao Cordeiro. 
Mentira nenhuma foi encontrada em suas bocas; são 
imaculados.” 
 

O Cordeiro (Jesus Cristo) em Sião (monte do templo) 
aparece aqui como vencedor. O Monte Sião simboliza o 
reino celestial, o lugar da presença de Deus. 
Os 144.000, como já vimos no capítulo 7 são um número 
simbólico e representam 12 mil de cada tribo. 
Eles têm o selo de Deus que é um símbolo de proteção e 
identidade. E é esse selo distingue os fiéis de todos aqueles 
que se submeteram à marca da besta do capitulo 13. 
 

132 133 



"E ouvi uma voz do céu, como a voz de muitas águas, e 
como a voz de grande trovão; e a voz que ouvi era como a 
de harpistas que tocam com suas harpas." 
 

A voz do céu simboliza a presença divina e a confirmação 
do triunfo de Cristo e de Seus seguidores. A descrição da 
voz como de muitas águas e grande trovão que Ezequiel 
também escutou expressa a grandeza e majestade de Deus 
enquanto as harpas são esperadas no templo celestial pois 
eram usadas pelos sacerdotes e levitas no templo terreno. 
Os 144.000 cantam um cântico novo diante do trono de 
Deus, um símbolo da adoração pura e da experiência de 
redenção que é exclusiva dos fiéis.  
 

"Estes são os que não se contaminam com mulheres, 
porque são virgens.” 
 

A referência à pureza sexual em não se contaminar com 
mulheres é uma metáfora para fidelidade espiritual. Alguns 
acreditam que não se trata de virgindade literal, mas de 
fidelidade inquebrantável a Cristo, pois o termo aqui é 
“parthenos” que é usualmente interpretado como celibato e 
não virgindade, ou seja, eles se fizeram eunucos por causa 
do reino dos céus. 
 

★ Apocalipse 14:6-7 
“Então vi outro anjo, que voava pelo céu e tinha na mão o 
evangelho eterno para proclamar aos que habitam na terra, 
a toda nação, tribo, língua e povo. 
Ele disse em alta voz: "Temam a Deus e glorifiquem-no, 
pois chegou a hora do seu juízo. Adorem aquele que fez os 
céus, a terra, o mar e as fontes das águas". 
 

O primeiro anjo aqui proclama a mensagem eterna da 
salvação em Cristo, que é o único meio de redenção. Este 

evangelho não é temporário, ele reflete o plano de Deus que 
sempre existiu. 
O evangelho é pregado a todas as nações e povos, 
enfatizando que a salvação de Deus é universal, mas sua 
mensagem de arrependimento é necessária para todos. 
 

O chamado do anjo é para temer a Deus, reverenciá-Lo 
com santo respeito e adorá-Lo como o Criador e Juiz de 
todo o universo. Este versículo aponta para a necessidade 
de arrependimento e adoração a Deus, especialmente 
diante do iminente juízo de Deus. 
 

★ Apocalipse 14:8 
“Um segundo anjo o seguiu, dizendo: "Caiu! Caiu a grande 
Babilônia que fez todas as nações beberem do vinho da 
fúria da sua prostituição! " 
 

A queda da Babilônia representa a queda de um império 
corrupto, idólatra e opressor. No contexto histórico, 
Babilônia pode ser uma referência ao Império Romano ou 
qualquer sistema de poder que se opõe ao Reino de Deus. 
A prostituição de Babilônia refere-se à idolatria e 
imoralidade espiritual de um império ou sistema que desvia 
as pessoas de Deus, levando-as a falsa adoração. 
 

★ Apocalipse 14:9-11 
“Um terceiro anjo os seguiu, dizendo em alta voz: "Se 
alguém adorar a besta e a sua imagem e receber a sua 
marca na testa ou na mão, também beberá do vinho do furor 
de Deus que foi derramado sem mistura no cálice da sua 
ira. Será ainda atormentado com enxofre ardente na 
presença dos santos anjos e do Cordeiro, e a fumaça do 
tormento de tais pessoas sobe para todo o sempre. Para 

134 135 



todos os que adoram a besta e a sua imagem, e para quem 
recebe a marca do seu nome, não há descanso, dia e noite". 
 

O terceiro anjo avisa sobre o juízo eterno que recairá sobre 
todos que se submeterem à marca da besta e adorarem a 
besta. Eles receberão a ira de Deus, simbolizada pelo fogo 
e enxofre. E como é comum nas literaturas apocalípticas, 
agora s ímpios conseguem ver o que deixaram de perceber 
durante todo o processo. 
1 Enoque vai além dizendo que os justos verão o destino 
dos condenados e zombarão deles. 
A “e a fumaça do tormento” remete a desolação do tormento 
eterno. 
 

★ Apocalipse 14:12-13 
“Aqui está a perseverança dos santos que obedecem aos 
mandamentos de Deus e permanecem fiéis a Jesus. 
Então ouvi uma voz do céu dizendo: "Escreva: Felizes os 
mortos que morrem no Senhor de agora em diante". Diz o 
Espírito: "Sim, eles descansarão das suas fadigas, pois as 
suas obras os seguirão". 
 

A perseverança dos santos está alicerçada na fé e 
obediência a Cristo. Os fiéis devem permanecer firmes 
diante da perseguição e da tentação de seguir a besta. 
A Bem-aventurança dos mortos em Cristo é a mensagem 
de consolo e promessa para aqueles que morreram em 
Cristo. Eles estão em descanso e receberão a recompensa 
final.  
A título de curiosidade, as inscrições funerárias judaicas 
como os epitáfios encontrados em Roma mencionam a paz 
para os mortos com as palavras “em paz”, um conceito que 
vem até hoje com a atual frase “descanse em paz”. 

Textos judaicos como Menandro Siríaco e Sabedoria de 
Salomão relatam um desejo intenso sobre o dia em que o 
sofrimento dos justos acabaria e as cartas de consolo 
greco-romanas enfatizavam que os mortos eram felizes, ou 
ao menos não eram tristes. E aí vem o autor de 1 Enoque e 
reforça que os ímpios não teriam nenhum descanso. 
 

★ Apocalipse 14:14-20 
“Olhei, e diante de mim estava uma nuvem branca e, 
assentado sobre a nuvem, alguém "semelhante a um filho 
de homem". Ele estava com uma coroa de ouro na cabeça 
e uma foice afiada na mão. 
Então saiu do santuário um outro anjo, que bradou em alta 
voz àquele que estava assentado sobre a nuvem: "Tome a 
sua foice e faça a colheita, pois a safra da terra está 
madura; chegou a hora de colhê-la". 
Assim, aquele que estava assentado sobre a nuvem passou 
sua foice pela terra, e a terra foi ceifada. 
Outro anjo saiu do santuário do céu, trazendo também uma 
foice afiada. 
E ainda outro anjo, que tem autoridade sobre o fogo, saiu 
do altar e bradou em alta voz àquele que tinha a foice 
afiada: "Tome sua foice afiada e ajunte os cachos de uva 
da videira da terra, porque as suas uvas estão maduras! " 
O anjo passou a foice pela terra, ajuntou as uvas e as 
lançou no grande lagar da ira de Deus. 
Elas foram pisadas no lagar, fora da cidade, e correu 
sangue do lagar, chegando ao nível dos freios dos cavalos, 
numa distância de cerca de trezentos quilômetros.”  
 

Cristo aqui é descrito como o Ceifeiro que virá para fazer a 
colheita final. Essa imagem também aparece no antigo 
testamento em Jeremias 51:33 se referindo ao juízo cotra a 

136 137 



Babilônia. Esta imagem aponta para o juízo final, quando os 
fiéis serão separados dos ímpios. 
A foice é usada para cortar os frutos maduros da terra, 
simbolizando o final dos tempos e o juízo sobre os ímpios. 
Aqueles que não se arrependeram e cujos frutos são 
iniquidade, são colhidos para serem lançados no lagar da 
ira de Deus, uma metáfora para o juízo eterno. 
 

“correu sangue do lagar” é uma referência a Gênesis 49:11 
e Joel 3:13, o suco das uvas esmagadas parece com 
sangue. Essa imagem de colheita também remete Isaías 
63:1-6. 
Os antigos relatos de batalhas urbanas como o massacre 
de Betar relatam (por parte dos rabinos, de forma 
exagerada) rios de sangue que fluíam da cidade para o mar 
distante. 
 

Apocalipse 15 
 

» Os 7 Anjos e as últimas pragas (15:1-8) 
 

O capítulo 15 introduz o último ciclo de juízos com a visão 
das sete taças da ira de Deus com os eventos climáticos e 
cataclísmicos que acontecem nos capítulos seguintes 
levando ao juízo final de toda a criação.  
 

★ Apocalipse 15:1 
“Vi no céu outro sinal, grande e maravilhoso: sete anjos com 
as sete últimas pragas, pois com elas se completa a ira de 
Deus.” 
 

Este versículo nos prepara para o derramamento das sete 
taças, as quais são as últimas manifestações do juízo de 

Deus. Essas pragas são vistas como a conclusão final da 
ira de Deus contra o mal. 
Aqui, o conceito de ira divina não é apenas um ato de 
vingança, mas uma resposta justa e necessária ao pecado 
e à rebelião. Ela simboliza a justiça de Deus sendo 
cumprida de maneira plena. 
 

★ Apocalipse 15:2 
“Vi algo semelhante a um mar de vidro misturado com fogo, 
e, de pé, junto ao mar, os que tinham vencido a besta, a sua 
imagem e o número do seu nome. Eles seguravam harpas 
que lhes haviam sido dadas por Deus,” 
 

O mar de vidro é uma imagem de pureza e separação 
enquanto o fogo representa purificação e juízo. O mar é o 
local onde os vencedores estão agora, separados de tudo 
o que é impuro e em adoração a Deus. 
Os vencedores representam aqueles que permaneceram 
fiéis a Cristo e derrotaram a besta por meio de sua fé e 
perseverança. Esta vitória é uma celebração a vindicação 
(ato de reclamar ou exigir judicialmente algo que pertence 
a alguém, mas está em posse de outra pessoa),  à redenção 
e à superação do mal. 
 

★ Apocalipse 15:3-4 
“e cantavam o cântico de Moisés, servo de Deus, e o 
cântico do Cordeiro: "Grandes e maravilhosas são as tuas 
obras, Senhor Deus todo-poderoso. Justos e verdadeiros 
são os teus caminhos, ó Rei das nações. 
Quem não te temerá, ó Senhor? Quem não glorificará o teu 
nome? Pois tu somente és santo. Todas as nações virão à 
tua presença e te adorarão, pois os teus atos de justiça se 
tornaram manifestos".” 
 

138 139 



O cântico de Moisés (Êxodo 15:1-18) é um cântico de 
adoração e celebração pela libertação. Os vencedores 
cantam este cântico, pois, como os israelitas na travessia 
do Mar Vermelho, agora também celebram sua libertação 
do mal. 
Sobre o cântico do Cordeiro, Jesus Cristo é exaltado por 
Suas grandes obras e justiça, sendo reconhecido como o 
Rei das nações. Este cântico é uma expressão de triunfo, 
adoração e louvor por Sua vitória definitiva. 
 

★ Apocalipse 15:5-6 
“Depois disso olhei, e vi que se abriu no céu o santuário, o 
tabernáculo da aliança. 
Saíram do santuário os sete anjos com as sete pragas. Eles 
estavam vestidos de linho puro e resplandecente, e tinham 
cinturões de ouro ao redor do peito.” 
 

O santuário do tabernáculo, referência a Êxodo 25:9, 
representa a presença de Deus no céu. A abertura do 
santuário indica que os juízos de Deus estão prestes a ser 
liberados, e o momento do juízo final chegou. 
Anjos vestidos de linho puro simbolizam pureza e 
santidade, representando a natureza justa e santa dos 
anjos que executam o juízo de Deus. Eles carregam as sete 
taças da ira, uma representação dos juízos que serão 
derramados sobre a terra. 
 

★ Apocalipse 15:7 
“E um dos quatro seres viventes deu aos sete anjos sete 
taças de ouro cheias da ira de Deus, que vive para todo o 
sempre.” 
 

As taças de ouro representam juízos preciosos e justos que 
são dados a esses anjos para serem derramados sobre a 

terra. O ouro simboliza a santidade e a pureza do 
julgamento de Deus, que é tanto justo quanto inevitável. 
A ira de Deus, aqui, é descrita como algo cheio e completo, 
indicando a plena execução da justiça divina. Não se trata 
de uma ira descontrolada, mas de uma ira que é a resposta 
de Deus contra a iniquidade e o pecado. 
 

★ Apocalipse 15:8 
“O santuário ficou cheio da fumaça da glória de Deus e do 
seu poder, e ninguém podia entrar no santuário enquanto 
não se completassem as sete pragas dos sete anjos. “ 
 

O templo cheio de fumaça da glória de Deus e o poder 
divino são manifestados de forma palpável. A fumaça é 
símbolo da presença gloriosa e imensa de Deus, que não 
pode ser abordada enquanto os juízos não se completarem. 
Ninguém podia entrar no templo indicando que o juízo de 
Deus é iminente e não pode ser interrompido até que sua 
execução esteja totalmente concluída. O templo aqui 
simboliza a soberania de Deus e a inevitabilidade do juízo. 
 

Apocalipse 16 
 

» As 7 Taças da Ira (16:1-21) 
 

★ Apocalipse 16:1 
“Então ouvi uma forte voz que vinha do santuário dizendo 
aos sete anjos: "Vão derramar sobre a terra as sete taças 
da ira de Deus". 
 

A voz que sai do templo indica a autoridade de Deus para 
desencadear Seu juízo final. O templo é o lugar da presença 
de Deus, e Sua voz anuncia que a hora do juízo chegou. 

140 141 



As sete taças da ira de Deus são o instrumento através do 
qual a ira de Deus será derramada sobre a terra. Diferente 
das trombetas, que alertavam antes do juízo, as taças 
representam a ira plena e irrevogável de Deus contra o mal. 
 

★ Apocalipse 16:2 - A Primeira Taça 
“O primeiro anjo foi e derramou a sua taça pela terra, e 
abriram-se feridas malignas e dolorosas naqueles que 
tinham a marca da besta e adoravam a sua imagem. 
 

A primeira taça traz uma praga física que afeta todos os que 
adoraram a besta. Essa praga simboliza aflição e 
sofrimento inevitáveis para os ímpios, e seu caráter 
doloroso e contagiante mostra a gravidade do juízo de 
Deus, uma referência também a Êxodo 9:10. 
A marca da besta identifica aqueles que se submeteram ao 
sistema maligno e esta praga mostra que aqueles que 
escolheram seguir a besta, em vez de Cristo, estão agora 
sob a ira de Deus. 
 

★ Apocalipse 16:3 - A Segunda Taça 
“O segundo anjo derramou a sua taça no mar, e este se 
transformou em sangue como de um morto, e morreu toda 
criatura que vivia no mar.” 
 

O mar, que na Bíblia muitas vezes representa nações e 
povos, se transforma em sangue, simbolizando a morte e 
destruição de sistemas de vida que se opõem a Deus. Esta 
praga aponta para uma decomposição e colapso dos 
impérios ímpios, como aconteceu com o Egito nas pragas 
Êxodo 7:20-25. 
A morte das criaturas do mar simboliza a destruição do 
sustento e da vida para os ímpios, que serão consumidos 
por sua própria rebeldia. 

★ Apocalipse 16:4 - A Terceira Taça 
“O terceiro anjo derramou a sua taça nos rios e nas fontes 
de águas, e eles se transformaram em sangue.” 
 

A transformação das águas em sangue, uma referência a 
Êxodo 7:20, é uma punição sobre a corrupção da vida e da 
natureza, e reflete o juízo que atingirá as fontes de vida dos 
ímpios. Ela simboliza o fim das fontes de provisão e 
sustento para aqueles que rejeitaram Deus. 
O versículo seguinte nos lembra de que essa praga é justa, 
pois os ímpios derramaram sangue ao longo da história, e 
agora Deus retribui com justiça. 
 

★ Apocalipse 16:5-7 
“Então ouvi o anjo que tem autoridade sobre as águas dizer: 
"Tu és justo, tu, o Santo, que és e que eras, porque julgaste 
estas coisas; pois eles derramaram o sangue dos teus 
santos e dos teus profetas, e tu lhes deste sangue para 
beber, como eles merecem". 
E ouvi o altar responder: "Sim, Senhor Deus todo-poderoso, 
verdadeiros e justos são os teus juízos". 
 

O anjo das águas reconhece que o juízo de Deus sobre os 
ímpios é justo e merecido, pois aqueles que perseguiram os 
justos agora recebem o que merecem. A ideia é que Deus 
é justo em todas as Suas ações, incluindo o juízo sobre os 
ímpios. 
“sangue para beber” é uma imagem metafórica para 
derramamento de sangue. 
 

★ Apocalipse 16:8-9 - A Quarta Taça 
“O quarto anjo derramou a sua taça no sol, e foi dado poder 
ao sol para queimar os homens com fogo. 

142 143 



Estes foram queimados pelo forte calor e amaldiçoaram o 
nome de Deus, que tem domínio sobre estas pragas; 
contudo se recusaram a se arrepender e a glorificá-lo.” 
 

Esta praga reflete a extrema intensidade do juízo de Deus, 
que atinge os ímpios de uma maneira abrasadora e 
destrutiva. A queima do sol é uma metáfora para o 
sofrimento e a injustiça que os ímpios irão enfrentar, sendo 
simbolicamente punidos por sua rejeição a Deus. 
Apesar do sofrimento, vemos que muitos não se 
arrependem e continuam a blasfemar contra Deus, 
refletindo a dureza do coração humano quando se recusa a 
reconhecer a soberania e a justiça de Deus. 
 

★ Apocalipse 16:10-11 - A Quinta Taça 
“O quinto anjo derramou a sua taça sobre o trono da besta, 
cujo reino ficou em trevas. De tanta agonia, os homens 
mordiam a própria língua, e blasfemavam contra o Deus do 
céu, por causa das suas dores e das suas feridas; contudo, 
recusaram-se a arrepender-se das obras que haviam 
praticado.” 
 

A quinta taça simboliza a dissolução e colapso do reino da 
besta. As trevas representam a falta de direção e confusão. 
O império maligno e as forças que se opõem a Deus 
experimentam agora o caos e a desorientação, como um 
reflexo de sua separação de Deus. 
A dor intensa causada por essa praga mostra que, embora 
os ímpios sofram, sua rejeição contínua ao arrependimento 
revela a profundidade de seu endurecimento espiritual. 
 
 
 
 
 

★ Apocalipse 16:12-14 - A Sexta Taça 
“O sexto anjo derramou a sua taça sobre o grande rio 
Eufrates, e secaram-se as suas águas para que fosse 
preparado o caminho para os reis que vêm do Oriente. 
Então vi saírem da boca do dragão, da boca da besta e da 
boca do falso profeta três espíritos imundos semelhantes a 
rãs. 
São espíritos de demônios que realizam sinais miraculosos; 
eles vão aos reis de todo o mundo, a fim de reuni-los para 
a batalha do grande dia do Deus todo-poderoso.” 
 

O rio Eufrates simbolizava proteção e barreira para 
Babilônia, agora secando, indica a preparação para a 
batalha final. Prepara o caminho para as forças do mal 
representadas pelos reis do Oriente. Tanto no Império 
Romano quanto na Ásia Menor e Síria-Palestina entendia o 
termo “reis do Oriente” como representando os Partos. 
 

Os espíritos imundos são enviados para reunir as nações 
para a batalha contra Deus, um evento que será o ponto 
mais alto na grande batalha de Armagedom. 
2 Baruque menciona a libertação de demônios para causar 
destruição antes do fim. 
 

★ Apocalipse 16:15 
"Eis que venho como ladrão! Feliz aquele que permanece 
vigilante e conserva consigo as suas vestes, para que não 
ande nu e não seja vista a sua vergonha". 
 

Cristo, aqui, faz uma advertência final, dizendo que Sua 
vinda será inesperada. A exortação para vigiar e estar 
preparado é um chamado à fidelidade e à santidade. 

144 145 



A imagem de um sentinela nu simboliza aqueles que não 
estão preparados para a vinda de Cristo, imagina um pai de 
família despido perseguindo um ladrão? 
 

A título de curiosidade, na estação mais quente era comum 
que se dormisse sem roupas, mas a ideia de judeus serem 
vistos nus em público era inconcebível. 
 

★ Apocalipse 16:16 
“Então os três espíritos os reuniram no lugar que, em 
hebraico, é chamado Armagedom.” 
 

O Senhor já havia prometido reunir as nações em Jeremias 
50:29, Zacarias 12:3, Zacarias 14:2, Sofonias 3:8, Joel 3:2-
11 e a tradição judaica preservou essa imagem que também 
aparece em 1 Enoque e nos Manuscritos do Mar Morto. 
 
O local separado para essa batalha futura no antigo 
testamento era o Vale de Josafá (Joel 3:2) provavelmente 
por ser uma planície estratégica de Megido no vale de 
Jezreel e Esdraelom, um corredor entre a planície costeira 
e a estrada de Damasco e Aram evitando o caminho pelas 
montanhas. 
 

A localização citada por João causa discussões até hoje, 
mas o vale de Megido continua sendo a interpretação mais 
comum. Este é o lugar da batalha final entre as forças do 
bem e do mal. O Armagedom representa o confronto final 
onde o mal será derrotado e o Reino de Deus será 
estabelecido. 
 

★ Apocalipse 16:17-21 - A Sétima Taça 
“O sétimo anjo derramou a sua taça no ar, e do santuário 
saiu uma forte voz que vinha do trono, dizendo: "Está feito!" 

Houve, então, relâmpagos, vozes, trovões e um forte 
terremoto. Nunca havia ocorrido um terremoto tão forte 
como esse desde que o homem existe sobre a terra. 
A grande cidade foi fracionada em três partes, e as cidades 
das nações se desmoronaram. Deus lembrou-se da grande 
Babilônia e lhe deu o cálice do vinho do furor da sua ira. 
Todas as ilhas fugiram, e as montanhas desapareceram. 
Caíram sobre os homens, vindas do céu, enormes pedras 
de granizo, de cerca de trinta e cinco quilos cada; eles 
blasfemaram contra Deus por causa do granizo, pois a 
praga fora terrível.  
 

A frase “Está feito!” é uma declaração do fim do juízo e da 
conclusão do plano divino. 
A última taça conclui os juízos com uma tempestade 
cataclísmica de raios, trovões e grandes terremotos 
(teofania) que vai modificar toda a superfície da terra.  
Aqui o granizo é mais letal do que o de Êxodo 9:24, 
esmagando tudo que estivesse em seu caminho e alguns 
acreditam ser uma chuva de meteoros. 
 

Apocalipse 17 
 

» A Grande Babilônia (17:1-18) 
 

O capítulo 17 de Apocalipse apresenta a visão profética e 
simbólica da grande prostituta, a Babilônia, retratando a sua 
queda e a sua destruição.  
Apresentada como a mãe das abominações da terra, ela é 
descrita como uma figura que seduz as nações para a 
idolatria e a rebelião contra Deus.  
Babilônia foi interpretada ao longo da história de várias 
maneiras: a representação do império romano, um símbolo 

146 147 



de todos os sistemas corruptos ao longo da história, e até 
como um sistema religioso e político que se opõe a Deus e 
persegue Seus fiéis. 
Esse capítulo nos exorta a não nos conformarmos com o 
mundo e a não nos deixarmos seduzir por sistemas que 
prometem prazer e prosperidade, mas que na verdade são 
corruptos e sem valores espirituais. 
 

★ Apocalipse17:1-2  
”Um dos sete anjos que tinham as sete taças aproximou-se 
e me disse: "Venha, eu lhe mostrarei o julgamento da 
grande prostituta que está sentada sobre muitas águas, 
com quem os reis da terra se prostituíram; os habitantes da 
terra se embriagaram com o vinho da sua prostituição". 
 

Como vimos até aqui, na literatura apocalíptica é muito 
comum a presença de anjos guiando o autor do livro. 
 

A “prostituta” também é relatada em outros livros da bíblia. 
Nínive é descrita como prostituta e feiticeira que vendeu as 
nações em Naum 3:4; Tiro é chamada de prostituta que 
serviu a todos os reinos do mundo em Isaías 23:16-18; 
Samaria foi chamada de a prostituta que estava louca pelos 
seus amantes da Assíria em Ezequiel 23:5 e até Jerusalém 
em Ezequiel 16:15-16 e Ezequiel 23:11 recebe a acusação 
de usar sua beleza para se estregar a qualquer um. 
 

Aqui a prostituta descrita como sentada sobre muitas águas 
simboliza o controle sobre as nações. Em outros trechos do 
livro de Apocalipse como no versículo 15 do capítulo 17, as 
águas representam povos, multidões, nações e línguas, 
indicando que Babilônia exerce influência global. 
 

A prostituição aqui não é apenas um ato sexual, mas uma 
metáfora de infidelidade espiritual, em que os reis e nações 

da terra se envolvem com práticas idólatras e corrompidas, 
abandonando a fidelidade a Deus em favor de sistemas 
malignos. 
 

★ Apocalipse 17:3-6 
“Então o anjo me levou no Espírito para um deserto. Ali vi 
uma mulher montada numa besta vermelha, que estava 
coberta de nomes blasfemos e que tinha sete cabeças e 
dez chifres. 
A mulher estava vestida de azul (púrpura) e vermelho 
(escarlate), e adornada de ouro, pedras preciosas e 
pérolas. Segurava um cálice de ouro, cheio de coisas 
repugnantes e da impureza da sua prostituição. 
Em sua testa havia esta inscrição: MISTÉRIO: BABILÔNIA, 
A GRANDE; A MÃE DAS PROSTITUTAS E DAS 
PRÁTICAS REPUGNANTES DA TERRA. 
Vi que a mulher estava embriagada com o sangue dos 
santos, o sangue das testemunhas de Jesus. Quando a vi, 
fiquei muito admirado.” 
 
A mulher montada sobre a besta escarlate identificada 
como a Besta do Apocalipse, que representa o poder 
maligno e a perseguição contra os santos, ilustra a aliança 
corrupta entre Babilônia e o poder político do mal. 
 

A cor vermelha da besta tem correlação com o sangue dos 
mártires (versículo 6), mas também diz respeito a riqueza e 
ostentação, pois tanto a cor púrpura quanto a vermelha 
exigiam tintas com pigmentos caros usados somente pelos 
ricos. 
 

A mulher está adornada com luxo e riqueza, simbolizando 
a sedução e o encanto superficial que ela exerce sobre as 
nações e os governantes. Contudo, essa aparência é 

148 149 



enganosa, pois por trás da riqueza, ela é cheia de imundícia 
e idolatria. 
 

As sete cabeças simbolizam os sete montes (versículo 9) 
sobre os quais Babilônia está construída, e também 
representam sete reinos ou governantes. Os dez chifres 
representam dez reis que estarão envolvidos em uma 
aliança política contra Deus (versículos 12 e 13). 
 

★ Apocalipse 17:7-8 
“Então o anjo me disse: "Por que você está admirado? Eu 
lhe explicarei o mistério dessa mulher e da besta sobre a 
qual ela está montada, que tem sete cabeças e dez chifres. 
A besta que você viu, era e já não é. Ela está para subir do 
abismo e caminha para a perdição. Os habitantes da terra, 
cujos nomes não foram escritos no livro da vida desde a 
criação do mundo, ficarão admirados quando virem a besta, 
porque ela era, agora não é, e entretanto virá.” 
 

Aqui temos uma técnica chamada de retórica de 
comparação (símile), uma comparação da besta que “era e 
já não é” como uma paródia da natureza eterna de Deus de 
Apocalipse 1:4 (aquele que é, que era e que há de vir). 
 

O anjo revela que a besta era, não é, e haverá de subir do 
abismo, sugerindo um ciclo de ascensão e queda de 
impérios ou sistemas malignos, e um poder demoníaco que 
opera por trás desses sistemas. 
 

A besta está destinada à destruição e à perdição, o que 
significa que todo sistema de maldade e corrupção que ela 
representa tem um destino final de condenação. 
 

 
 

★ Apocalipse 17:9-11 
"Aqui se requer mente sábia. As sete cabeças são sete 
colinas sobre as quais está sentada a mulher. 
São também sete reis. Cinco já caíram, um ainda existe, e 
o outro ainda não surgiu; mas, quando surgir, deverá 
permanecer durante pouco tempo. 
A besta que era, e agora não é, é o oitavo rei. É um dos 
sete, e caminha para a perdição.” 
 

As sete cabeças são explicadas como sete montes, 
representando a cidade de Roma, que é famosa por estar 
construída sobre sete colinas conhecidas como 
Septimontium: Oppius, Palatium, Velia, Fagutal, Cermalus, 
Caelius e Cispius. 
Havia ainda um festival de nome Septimontium que era 
celebrado em Roma anualmente e essas informações 
aparecem na literatura e até nas moedas romanas.  
 

“São também sete reis. Cinco já caíram, um ainda existe, e 
o outro ainda não surgiu” se contarmos a partir do primeiro 
imperador, seriam Augusto (24 a.C.-14 d.C.); Tibério (14-37 
d.C); Caio (37-41 d.C.); Cláudio (41-54 d.C) e Nero (54-68 
d.C). 
“um ainda existe” acredita-se que seja Vespasiano (69-79 
d.C.) pois a sua ascensão ao trono havia sido predita por 
Josefo 2 anos antes como um predestinado a cumprir parte 
das profecias messiânicas. 
 

“o outro ainda não surgiu; mas, quando surgir, deverá 
permanecer durante pouco tempo.” O sucessor de 
Vespasiano, Tito (79-81 d. C.) governou por apenas 2 anos. 
 

A besta (o império maligno) representa tanto um reino atual 
quanto uma entidade demoníaca em constante 

150 151 



transformação. Os reis indicam dinastias de poder, e a 
besta final, o oitavo, aparece como uma aliança do mal que 
termina no antigo império. 
 

★ Apocalipse 17:12-14 
"Os dez chifres que você viu são dez reis que ainda não 
receberam reino, mas que por uma hora receberão 
autoridade como reis, juntamente com a besta. 
Eles têm um único propósito, e darão seu poder e sua 
autoridade à besta. 
Guerrearão contra o Cordeiro, mas o Cordeiro os vencerá, 
pois é o Senhor dos senhores e o Rei dos reis; e vencerão 
com ele os seus chamados, escolhidos e fiéis". 
 

Daniel 7:24 descreve dez chifres representando dez reinos. 
Aqui esses dez reinos vão surgir como aliados dependentes 
de Roma fazendo guerra contra o cordeiro. 
 

Estes dez reis são descritos como governantes que ainda 
não possuem poder, mas irão receber autoridade por um 
curto período, aliado à besta. Eles representam poderes 
mundiais que se unirão em um esforço para desafiar a 
soberania de Deus. 
 

A aliança desses reis com a besta sugere uma união de 
forças políticas e espirituais contra Deus e contra o Seu 
povo. 
 

“mas o Cordeiro os vencerá” aqui João nos lembra que 
independente do poder imperial, todo aquele que se levanta 
contra o senhor está assinando sua própria sentença de 
morte.  
 
 
 

★ Apocalipse 17:15-18 
“Então o anjo me disse: "As águas que você viu, onde está 
sentada a prostituta, são povos, multidões, nações e 
línguas. 
A besta e os dez chifres que você viu odiarão a prostituta. 
Eles a levarão à ruína e a deixarão nua, comerão a sua 
carne e a destruirão com fogo, pois Deus colocou no 
coração deles o desejo de realizar o propósito que ele tem, 
levando-os a concordarem em dar à besta o poder que eles 
têm para reinar até que se cumpram as palavras de Deus. 
A mulher que você viu é a grande cidade que reina sobre 
os reis da terra".  
 

A prostituta será abandonada pelos reis com quem se aliou, 
e ela será destruída. Isso simboliza que, no fim, os próprios 
aliados da corrupção se voltarão contra ela, refletindo a 
instabilidade dos sistemas de maldade. 
 

Embora a mulher pareça poderosa, ela será destruída, 
porque Deus soberanamente dirige a história. Ele vai usar 
os próprios agentes do mal para destruir o sistema corrupto 
que se opôs a Ele. 
 

Apocalipse 18 
 

» O Cântico Fúnebre (18:1-24) 
 

O capítulo 18 é uma continuação do julgamento da 
Babilônia iniciado no capítulo anterior descrevendo de 
forma detalhada a destruição da cidade. O capítulo destaca 
o lamento dos mercadores e reis da terra que se lamentam 
pela perda de sua riqueza e prosperidade por consequência 
da queda da cidade, representando os valores materialistas 
fúteis e corruptos que a Babilônia representava, ao passo 

152 153 



que este capítulo serve também como um aviso àqueles 
que confiam no poder e nas riquezas terrenas em 
detrimento de Deus. 
 

★ Apocalipse 18:1-3  
“Depois disso vi outro anjo que descia do céu. Tinha grande 
autoridade, e a terra foi iluminada por seu esplendor. 
E ele bradou com voz poderosa: "Caiu! Caiu a grande 
Babilônia! Ela se tornou habitação de demônios e antro de 
todo espírito imundo antro de toda ave impura e detestável, 
pois todas as nações beberam do vinho da fúria da sua 
prostituição. Os reis da terra se prostituíram com ela; à 
custa do seu luxo excessivo os negociantes da terra se 
enriqueceram". 
 

O capítulo 18 contém cantos fúnebres sobre a Babilônia nos 
versículos 2, 3, 10-19 e embora não seja comum nos dias 
de hoje, era uma forma literária comum, inclusive os 
profetas no Antigo Testamento lamentavam de forma 
irônica a destruição de uma cidade quando profetizavam 
sua ruína. 
O anjo que desce do céu representa a autoridade divina 
para executar o juízo final sobre a Babilônia com uma 
linguagem que nos remete a Isaías 21:9 e Jeremias 51:8. 
Sua glória ilumina a terra, sugerindo que o juízo de Deus 
será um evento cósmico de repercussão universal. 
 

A repetição da palavra "caiu" enfatiza a certeza e 
irreversibilidade da destruição de Babilônia. A cidade não é 
apenas destruída fisicamente, mas se torna morada de 
demônios, simbolizando que ela é tomada por forças 
malignas após o julgamento de Deus. A referência a 
espíritos imundos e aves odiosas reflete a ideia de que 
Babilônia é completamente corrompida e desolada. 

★ Apocalipse 18:4-8 
“Então ouvi outra voz do céu que dizia: "Saiam dela, vocês, 
povo meu, para que vocês não participem dos seus 
pecados, para que as pragas que vão cair sobre ela não os 
atinjam! 
Pois os pecados da Babilônia acumularam-se até o céu, e 
Deus se lembrou dos seus crimes. 
Retribuam-lhe na mesma moeda; paguem-lhe em dobro 
pelo que fez; misturem para ela uma porção dupla no seu 
próprio cálice. 
Façam-lhe sofrer tanto tormento e tanta aflição como a 
glória e o luxo a que ela se entregou. Em seu coração ela 
se vangloriava: ‘Estou sentada como rainha; não sou viúva 
e jamais terei tristeza’. 
Por isso num só dia as suas pragas a alcançarão: morte, 
tristeza e fome, e o fogo a consumirá, pois poderoso é o 
Senhor Deus que a julga.” 
 

Deus ordena que Seu povo se separe de Babilônia, a fim 
de não compartilhar de sua culpa e juízo. Isso reflete o 
princípio de que os fiéis devem se afastar dos sistemas de 
maldade e idolatria, não se envolvendo com o mal do 
mundo. 
 

A Babilônia é acusada de acumular seus pecados até o céu, 
o que sugere que ela alcançou o auge da corrupção e 
iniquidade. O juízo de Deus será severo, e ela receberá 
uma punição dobrada, uma retribuição proporcional aos 
seus atos de maldade e corrupção. 
 

 
 
 

154 155 



★ Apocalipse 18:9-19 
"Quando os reis da terra, que se prostituíram com ela e 
participaram do seu luxo, virem a fumaça do seu incêndio, 
chorarão e se lamentarão por ela. 
Amedrontados por causa do tormento dela, ficarão de longe 
e gritarão: ‘Ai! A grande cidade! Babilônia, cidade poderosa! 
Em apenas uma hora chegou a sua condenação!’ 
"Os negociantes da terra chorarão e se lamentarão por 
causa dela, porque ninguém mais compra a sua 
mercadoria: artigos como ouro, prata, pedras preciosas e 
pérolas; linho fino, púrpura, seda e tecido vermelho; todo 
tipo de madeira de cedro e peças de marfim, madeira 
preciosa, bronze, ferro e mármore; canela e outras 
especiarias, incenso, mirra e perfumes, vinho e azeite de 
oliva; farinha fina e trigo, bois e ovelhas, cavalos e 
carruagens, e corpos e almas de seres humanos. 
"Eles dirão: ‘Foram-se as frutas que tanto lhe apeteciam! 
Todas as suas riquezas e todo o seu esplendor se 
desvaneceram; nunca mais serão recuperados’. 
Os negociantes dessas coisas, que enriqueceram à custa 
dela, ficarão de longe, amedrontados com o tormento dela, 
e chorarão e se lamentarão, gritando: ‘Ai! A grande cidade, 
vestida de linho fino, de roupas de púrpura e vestes 
vermelhas, adornada de ouro, pedras preciosas e pérolas! 
Em apenas uma hora, tamanha riqueza foi arruinada!’ 
"Todos os pilotos, todos os passageiros e marinheiros dos 
navios e todos os que ganham a vida no mar ficarão de 
longe. 
Ao verem a fumaça do incêndio dela, exclamarão: ‘Que 
outra cidade jamais se igualou a esta grande cidade?’ 
Lançarão pó sobre a cabeça, e lamentando-se e chorando, 
gritarão: ‘Ai! A grande cidade! Graças à sua riqueza, nela 

prosperaram todos os que tinham navios no mar! Em 
apenas uma hora ela ficou em ruínas!  
 

A queda de Babilônia provoca um lamento global entre os 
reis e mercadores, aqueles que estavam profundamente 
envolvidos em sua luxúria e corrupção. Eles choram pela 
perda da cidade que simbolizava prosperidade e poder. 
 

Babilônia é descrita como uma "grande cidade, forte", 
indicando o seu domínio, sua potência comercial e a 
imagem de invencibilidade que ela passava. Sua queda 
repentina e definitiva demonstra a fragilidade de qualquer 
sistema humano que se baseia em injustiça e opressão. 
 

“artigos como ouro, prata, pedras preciosas e pérolas; linho 
fino, púrpura, seda e tecido vermelho; todo tipo de madeira 
de cedro e peças de marfim, madeira preciosa, bronze, ferro 
e mármore; canela e outras especiarias, incenso, mirra e 
perfumes, vinho e azeite de oliva; farinha fina e trigo, bois e 
ovelhas, cavalos e carruagens...” Nos dias de João, Roma 
negociava os produtos dessa lista com todo o mundo 
conhecido ostentando o posto de cidade mais poderosa do 
Mediterrâneo. 

A destruição de Babilônia acontece de forma rápida e 
decisiva, em uma hora, enfatizando que o julgamento de 
Deus será rápido e completo. 
 

★ Apocalipse 18:20-24 
“Celebre o que se deu com ela, ó céus! Celebrem, ó santos, 
apóstolos e profetas! Deus a julgou, retribuindo-lhe o que 
ela fez a vocês’ ". 
Então um anjo poderoso levantou uma pedra do tamanho 
de uma grande pedra de moinho, lançou-a ao mar e disse: 

156 157 



"Com igual violência será lançada por terra a grande cidade 
da Babilônia, para nunca mais ser encontrada. 
Nunca mais se ouvirá em seu meio o som de harpistas, dos 
músicos, dos flautistas e dos tocadores de trombeta. Nunca 
mais se achará dentro de seus muros artífice algum, de 
qualquer profissão. Nunca mais se ouvirá em seu meio o 
ruído das pedras de moinho. 
Nunca mais brilhará dentro de seus muros a luz da candeia. 
Nunca mais se ouvirá ali a voz do noivo e da noiva. Seus 
mercadores eram os grandes do mundo. Todas as nações 
foram seduzidas por suas feitiçarias. 
Nela foi encontrado sangue de profetas e de santos, e de 
todos os que foram assassinados na terra".  
 

O céu e os santos se alegram com o julgamento de 
Babilônia, pois a queda da cidade é vista como um ato de 
justiça divina contra a opressão e a maldade. O juízo de 
Babilônia não é apenas punição, mas a restauração da 
ordem divina no mundo. 
 

A imagem do anjo arremessando a pedra de moinho ao mar 
simboliza a queda definitiva e irreversível de Babilônia. 
Como uma pedra que afunda e desaparece no mar, 
Babilônia será excluída da história, sem possibilidade de 
retorno. 
 

A descrição de Babilônia como sendo "jamais encontrada" 
indica que sua destruição será completa, sem possibilidade 
de reconstrução ou recuperação. 
 

 “Nela foi encontrado sangue de profetas e de santos” Deus 
se vingou dos que haviam se manchado com o sangue dos 
inocentes. Uma referência a Jeremias 2:34 que diz: “Até nas 
orlas dos teus vestidos se achou o sangue das almas dos 

inocentes e necessitados; não cavei para achar, pois se vê 
em todas estas coisas.” 
 

Apocalipse 19 
 

» O Triunfo de Jesus (19:1-21) 
 

O capítulo 19 de Apocalipse é um dos momentos mais 
triunfantes e jubilosos do livro. Ele descreve a celebração 
celestial e o triunfo final de Cristo que vem montado em um 
cavalo branco como Rei e Juiz, para derrotar os inimigos de 
Deus e estabelecer Seu reinado eterno numa visão gloriosa 
da vitória de Cristo sobre as forças do mal, finalizando com 
a destruição da besta, do falso profeta e finalmente o 
convite ao banquete das bodas do Cordeiro que celebra a 
união dos santos (a noiva) com Cristo. 
A mensagem deste capítulo é que Cristo reinará 
eternamente, e aqueles que permanecerem fiéis a Ele 
participarão de Sua vitória. 
 

★ Apocalipse Verso 19:1–3  
“Depois disso ouvi no céu algo semelhante à voz de uma 
grande multidão, que exclamava: "Aleluia! A salvação, a 
glória e o poder pertencem ao nosso Deus, pois verdadeiros 
e justos são os seus juízos. Ele condenou a grande 
prostituta que corrompia a terra com a sua prostituição. Ele 
cobrou dela o sangue dos seus servos". 
E mais uma vez a multidão exclamou: "Aleluia! A fumaça 
que dela vem, sobe para todo o sempre". 
 

O céu explode em louvor e adoração a Deus, proclamando 
que a salvação, a glória e o poder pertencem somente a 
Ele. Esta expressão de júbilo ocorre depois da queda de 

158 159 



Babilônia no capítulo 18, indicando que a justiça de Deus 
foi finalmente realizada. 
 

O juízo de Deus é celebrado, pois Ele vingou o sangue dos 
Seus servos, ou seja, a perseguição dos cristãos e a 
opressão dos justos. A destruição da "grande prostituta" 
(Babilônia) simboliza o fim do sistema corrupto que se opôs 
a Deus. 
 

★ Apocalipse 19:4-6 
“Os vinte e quatro anciãos e os quatro seres viventes 
prostraram-se e adoraram a Deus, que estava assentado 
no trono, e exclamaram: "Amém, Aleluia! " 
Então veio do trono uma voz, conclamando: "Louvem o 
nosso Deus, todos vocês, seus servos, vocês que o temem, 
tanto pequenos como grandes! " 
Então ouvi algo semelhante ao som de uma grande 
multidão, como o estrondo de muitas águas e fortes trovões, 
que bradava: "Aleluia! pois reina o Senhor, o nosso Deus, o 
Todo-poderoso.” 
 

O louvor se repete, reforçando a intensidade da adoração 
celestial e o reconhecimento da grandeza e justiça de Deus. 
A fumaça que sobe representa a destruição irreversível de 
Babilônia, que agora se torna uma lembrança eterna de 
como Deus fez justiça. 
Os anciãos e os seres viventes que representam as ordens 
celestiais), se prostram em adoração total diante de Deus, 
marcando a santidade e glória divina. 
 

A voz do trono convoca todos os servos de Deus a louvá-
Lo, enfatizando que o louvor a Deus deve ser universal, 
englobando todos os crentes, grandes e pequenos, como 
uma expressão de unidade espiritual. 
 

★ Apocalipse 19:7-8 
“Regozijemo-nos! Vamos nos alegrar e dar-lhe glória! Pois 
chegou a hora do casamento do Cordeiro, e a sua noiva já 
se aprontou. 
Foi-lhe dado para vestir-se linho fino, brilhante e puro". O 
linho fino são os atos justos dos santos.” 
 

A união de Cristo com a Igreja é celebrada aqui sob a 
imagem das bodas (casamento). O Cordeiro (Cristo) se une 
à Sua esposa, que é a Igreja (os santos que foram fiéis a 
Deus).  
As bodas simbolizam a completa união entre Cristo e Seu 
povo, um relacionamento eterno de amor e santidade. 
 

A esposa (a Igreja) é vestida com linho fino (puro) que era 
o tecido usado pelo sumo sacerdote quando entrava no 
lugar Santíssimo conforme vemos em Levítico 16:4, e aqui 
simbolizando a pureza e a justiça dos santos. O vestuário 
indica que a Igreja é purificada, com base nas boas obras 
realizadas pelos crentes ao longo de sua jornada de fé. 
 

★ Apocalipse 19:9-10 
“E o anjo me disse: "Escreva: Felizes os convidados para o 
banquete do casamento do Cordeiro! " E acrescentou: 
"Estas são as palavras verdadeiras de Deus". 
Então caí aos seus pés para adorá-lo, mas ele me disse: 
"Não faça isso! Sou servo como você e como os seus 
irmãos que se mantêm fiéis ao testemunho de Jesus. Adore 
a Deus! O testemunho de Jesus é o espírito de profecia". 
 

A felicidade daqueles que são chamados para a ceia das 
bodas é proclamada. A imagem do banquete nos remete a 
Isaías 25:6.  

160 161 



O texto se refere à celebração final, onde os fiéis serão 
acolhidos por Cristo, celebrando a salvação e a vitória que 
Ele conquistou. 
 

A ênfase é colocada no testemunho de Jesus como o 
espírito da profecia. O testemunho de Jesus é fundamental 
em todo o livro de Apocalipse, pois ele reforça a 
centralidade de Cristo na obra da salvação. 
 

★ Apocalipse 19:11-16 
“Vi o céu aberto e diante de mim um cavalo branco, cujo 
cavaleiro se chama Fiel e Verdadeiro. Ele julga e guerreia 
com justiça. 
Seus olhos são como chamas de fogo, e em sua cabeça há 
muitas coroas e um nome que só ele conhece, e ninguém 
mais. 
Está vestido com um manto tingido de sangue, e o seu 
nome é Palavra de Deus. 
Os exércitos do céu o seguiam, vestidos de linho fino, 
branco e puro, e montados em cavalos brancos. 
De sua boca sai uma espada afiada, com a qual ferirá as 
nações. "Ele as governará com cetro de ferro". Ele pisa o 
lagar do vinho do furor da ira do Deus todo-poderoso. 
Em seu manto e em sua coxa está escrito este nome: REI 
DOS REIS E SENHOR DOS SENHORES.” 
 
A visão de Cristo montado em um cavalo branco simboliza 
Sua vitória e pureza, diferente do cavaleiro do capítulo 6. O 
cavalo branco é um sinal de triunfo e a figura de Cristo é 
descrita com títulos de autoridade e justiça. Ele julga e 
peleja com justiça contra as forças do mal. 
 

Os príncipes romanos cavalgavam cavalos brancos nas 
marchas militares.  O próprio imperador Domiciano havia 

montado um cavalo branco após a guerra contra os judeus 
em 66-70. 
 

O nome de Cristo, "Fiel e Verdadeiro", ressalta Sua 
natureza santa e incontestável, sendo fiel à Sua promessa 
e verdadeiro em todos os Seus caminhos. 
 

“Seus olhos são como chamas de fogo” uma referência a 
Daniel 10:6 e significa que Jesus conhece o nosso interior.  
 

As muitas coroas indicam Sua autoridade suprema sobre 
todo o reino e as nações. O nome desconhecido sugere a 
natureza insondável e transcendental de Cristo, algo que 
está além da compreensão humana. 
 

★ Apocalipse 19:17-18 
“Vi um anjo que estava de pé no sol e que clamava em alta 
voz a todas as aves que voavam pelo meio do céu: 
"Venham, reúnam-se para o grande banquete de Deus, 
para comerem carne de reis, generais e poderosos, carne 
de cavalos e seus cavaleiros, carne de todos: livres e 
escravos, pequenos e grandes". 
 

A ceia das aves é uma imagem simbólica de destruição e 
juízo final, onde os inimigos de Deus (representados pelos 
reis, tribunos, poderosos e cavaleiros) são derrotados e se 
tornam alimento para os corvos e aves. Esta visão é um 
contraste com a ceia das bodas do versículo 7 em que os 
santos celebram com Cristo. Aqui, as aves consomem os 
ímpios, ilustrando o destino dos que se opõem a Deus. 
 

★ Apocalipse 19:19-21 
“Então vi a besta, os reis da terra e os seus exércitos 
reunidos para guerrearem contra aquele que está montado 
no cavalo e contra o seu exército. 

162 163 



Mas a besta foi presa, e com ela o falso profeta que havia 
realizado os sinais miraculosos em nome dela, com os 
quais ele havia enganado os que receberam a marca da 
besta e adoraram a imagem dela. Os dois foram lançados 
vivos no lago de fogo que arde com enxofre. 
Os demais foram mortos com a espada que saía da boca 
daquele que está montado no cavalo. E todas as aves se 
fartaram com a carne deles.” 
 

A besta (representando o poder maligno e a oposição a 
Cristo) e o falso profeta (que representava a religião 
enganosa) são capturados e lançados no lago de fogo, 
onde serão condenados eternamente. Essa cena simboliza 
a derrota de todo sistema maligno e a vitória final de Cristo. 
 

Apocalipse 20 
 

» O Juízo Final (20:1-15) 
 

O capítulo 20 de Apocalipse descreve o julgamento final e 
a vitória completa de Cristo sobre as forças do mal. Esse 
capítulo é crucial para compreender a relação entre o reino 
de Cristo e o destino dos ímpios, e também os significados 
do "milênio" incluindo a prisão de Satanás, o juízo final e o 
destino eterno dos justos e dos ímpios. 
 

★ Apocalipse 20:1-3  
"E vi um anjo que descia do céu, com a chave do abismo e 
uma grande corrente na sua mão. Ele aprisionou o dragão, 
a antiga serpente, que é o Diabo e Satanás, e o prendeu 
por mil anos. E o lançou no abismo, e ali o fechou, e pôs 
selo sobre ele, para que não enganasse mais as nações, 
até que os mil anos se completassem; depois disto, importa 
que seja solto por um pouco de tempo." 

 

“um anjo que descia do céu, com a chave do abismo e uma 
grande corrente na sua mão. Ele aprisionou o dragão, a 
antiga serpente, que é o Diabo e Satanás”. Um anjo desce 
do céu com a chave do abismo e uma grande corrente, 
aprisionando Satanás. Este é um momento de vitória 
definitiva sobre o mal. Satanás, identificado como o dragão 
e a antiga serpente, é preso para que não possa mais 
enganar as nações. 
 

“e o prendeu por mil anos”. Satanás é aprisionado por mil 
anos, um período simbólico ou literal (dependendo da 
interpretação escatológica), durante o qual ele não terá 
poder para enganar as nações. Este período é visto por 
muitos como um tempo de paz e justiça no reinado de 
Cristo. 
Para os cristãos do século I, o milênio simbolizava a 
esperança de uma vitória final sobre as forças do império 
romano e o mal que os oprimia. 
 

Muitos textos judaicos incluem um período intermediário 
entre as eras presente e futura. Em alguns deles citam uma 
era messiânica de paz, mas em outros é a tribulação final 
que passa a ser chamada de “angústia messiânica” e esse 
período varia muito. Quarenta anos, três gerações, 
quatrocentos anos e às vezes definido em semanas ou 
jubileus de anos. 
Algumas tradições judaicas dividiam a história em sete 
períodos de mil anos e o período final seria uma era de paz. 
 

Aqui precisamos abrir um parêntese para entender um 
pouquinho das interpretações teológicas acerca do milênio 
que é dividido em Amilenismo, Pré-milenismo e Pós-
milenismo. 
 

164 165 



◘ Amilenismo  
O amilenismo é uma corrente escatológica que interpreta o 
milênio de Apocalipse 20 como simbólico, representando o 
período entre a primeira e a segunda vinda de Cristo e 
utiliza versículos como Apocalipse 20:1-6; João 5:25-29; 1 
Coríntios 15:23-26 se baseando na coerência que vai de 
encontro com a escatologia paulina, evitando um duplo 
estágio da ressurreição e do juízo.  
Para os amilenistas, esse "milênio" é a era da Igreja, na qual 
Cristo reina espiritualmente desde o céu, e Satanás está 
limitado em sua ação. O amilenismo rejeita a ideia de um 
reinado terreno e literal de mil anos. Essa visão foi 
sistematizada por Agostinho de Hipona no século V, aceita 
por Lutero e Calvino tornando-se dominante na teologia 
medieval e aceito nas tradições católica romana, ortodoxa 
oriental e reformada protestante como a visão mais forte 
biblicamente dentro de uma hermenêutica mais simbólica e 
centrada em Cristo. 
Entre os defensores modernos destacam-se o teólogo 
reformado do século XX Anthony Hoekema e o autor 
contemporâneo que contribuiu para a defesa do amilenismo 
bíblico e histórico, Kim Riddlebarger. A visão amilenista 
destaca a esperança de que, no fim dos tempos, o reino de 
Deus será plenamente realizado em um novo céu e nova 
terra. 
 

◘ Pré-milenismo  
O pré-milenismo é uma corrente escatológica que interpreta 
Apocalipse 20 literalmente e defende a ideia de que Cristo 
retornará antes do milênio e o milênio será um período 
literal de mil anos em que Ele reinará fisicamente sobre a 
terra, conforme descrito em Apocalipse 20.  

Essa visão se baseia em versículos como Apocalipse 20:1-
6; Zacarias 14; Atos 1:6-7 e sustenta que, após a segunda 
vinda de Cristo, Satanás será aprisionado, os justos 
ressuscitarão, e haverá um tempo de paz e justiça sob o 
governo de Jesus, antes do juízo final.  
O pré-milenismo dá ênfase à restauração futura de Israel e 
ao cumprimento literal de profecias, embora crie uma 
distinção complexa entre o milênio e a eternidade, e implica 
em dois juízos e duas ressurreições separados, foi muito 
aceito nos primeiros séculos da Igreja, com defensores 
como Papias, Justino Mártir, Irineu de Lião e Isaac Newton, 
que interpretavam literalmente as promessas do reino 
messiânico.  
No contexto moderno, o pré-milenismo ressurgiu com força 
entre teólogos protestantes, especialmente entre os 
dispensacionalistas (acreditam que Deus agiu de formas 
diferentes ao longo da história e que tem planos separados 
para o povo de Israel e para a Igreja) como John Nelson 
Darby, C. I. Scofield e Charles Ryrie, que associam o 
milênio a eventos como o arrebatamento e a grande 
tribulação. Essa forma de pensar ainda é muito seguida por 
vários grupos evangélicos e pentecostais de hoje. 
 

◘ Pós-milenismo  
O pós-milenismo é uma visão escatológica que ensina que 
a segunda vinda de Cristo ocorrerá após o milênio onde 
teremos um longo período de paz, justiça e prosperidade na 
terra, promovido pela expansão do evangelho e pela 
influência transformadora do cristianismo na cultura e 
sociedade.  
O pós-milenismo vê o milênio não como um reinado literal 
de Cristo na terra, mas como um tempo em que Ele reina 
espiritualmente por meio da Igreja e se baseia em 

166 
167 



versículos como Mateus 28:18-20; Salmo 2; 1 Coríntios 
15:24-26, embora tenha pouco respaldo em Apocalipse 20 
e seja difícil de harmonizar com textos que falam de tempos 
difíceis no fim, como 2 Timóteo 3:1-5 e Mateus 24. 
Essa perspectiva foi especialmente influente durante os 
séculos XVII e XVIII, associada ao otimismo da Reforma e 
do Iluminismo.  
Teólogos como Jonathan Edwards, George Whitefield, 
Charles Hodge, Charles Finney e B. B. Warfield foram 
defensores do pós-milenismo clássico.  
No século XX, o pensamento foi revigorado por nomes 
como R. J. Rushdoony e Greg Bahnsen, ligados ao 
reconstrucionismo cristão. O pós-milenismo acredita no 
papel ativo da Igreja na transformação do mundo, prevendo 
um futuro de vitória progressiva do evangelho antes do 
retorno de Cristo. É teologicamente robusto e inspirador, 
mas está menos alinhado com a expectativa de sofrimento 
e apostasia antes da segunda vinda. 
 

★ Apocalipse 20:4-6 
"E vi tronos, e sobre eles assentaram-se aqueles a quem foi 
dada autoridade para julgar; e vi as almas daqueles que 
foram decapitados por causa do testemunho de Jesus e 
pela palavra de Deus, os que não adoraram a besta, nem a 
sua imagem, e não receberam o sinal na testa nem na mão; 
e viveram e reinaram com Cristo durante mil anos. Mas os 
outros mortos não reviveram até que os mil anos se 
completassem. Esta é a primeira ressurreição." 
 

Cristo reina durante o período do milênio com aqueles que 
foram fiéis a Ele, incluindo os mártires que não adoraram a 
besta nem aceitaram seu sinal. Eles são ressuscitados para 

viver e reinar com Cristo, indicando que o reino de Deus é 
estabelecido de forma definitiva e gloriosa. 
 

A primeira ressurreição é entendida como a ressurreição 
dos justos, que participam da vitória e reinado de Cristo. 
Essa ressurreição é uma bênção especial, pois os justos 
reinam com Cristo e não experimentam o juízo da segunda 
morte. 
O castigo do restante dos mortos depois de um período 
intermediário podia ser deduzido com base em passagens 
como Isaías 24:21-22: “E será que naquele dia o Senhor 
castigará os exércitos do alto nas alturas, e os reis da terra 
sobre a terra. E serão ajuntados como presos numa 
masmorra, e serão encerrados num cárcere; e outra vez 
serão castigados depois de muitos dias.” Embora Daniel 
12:2 não faça essa separação de tempo, o texto diz: “E 
muitos dos que dormem no pó da terra ressuscitarão, uns 
para vida eterna, e outros para vergonha e desprezo 
eterno.” 
 

Como já vimos, o Milênio é um tema que alguns interpretam 
de forma literal, esperando um reinado físico de Cristo na 
terra por mil anos, enquanto outros o veem de forma 
simbólica, representando a era atual em que Cristo reina no 
coração dos crentes e no mundo espiritual. 
 

★ Apocalipse 20:7-10 
"Quando os mil anos se completarem, Satanás será solto 
da sua prisão, e sairá para enganar as nações que estão 
nos quatro cantos da terra, a saber, Gogue e Magogue, 
para as ajuntar para a batalha; o número delas é como a 
areia do mar. E subiram sobre a largura da terra, e cercaram 
o acampamento dos santos e a cidade amada; mas desceu 
fogo do céu e os consumiu. E o diabo, que os enganava, foi 

168 169 



lançado no lago de fogo e enxofre, onde já estavam a besta 
e o falso profeta; e serão atormentados dia e noite, para 
todo o sempre." 
 

Após o período de mil anos Satanás é libertado por um 
breve momento e sai para enganar as nações uma última 
vez. Ele reúne forças (representadas por Gogue e 
Magogue) para uma batalha contra os santos de Deus. 
Ezequiel 38 e 39 citam Gogue, príncipe de Magogue como 
o último inimigo de Israel.  
Essa rebelião final é destruída quando fogo do céu 
consome as forças inimigas. Satanás é então lançado 
definitivamente no lago de fogo (já reservado para a besta 
e o falso profeta), onde será atormentado para sempre. 
O fim de Satanás é a última etapa da vitória de Cristo sobre 
o mal, mostrando que, no fim, todas as forças de oposição 
a Deus serão derrotadas e punidas eternamente. 
 

★ Apocalipse 20:11-15 
" E vi um grande trono branco, e o que estava assentado 
sobre ele, de cuja presença fugiu a terra e o céu; e não se 
achou lugar para eles. 
E vi os mortos, pequenos e grandes, que estavam diante de 
Deus, e abriram-se os livros; e abriu-se outro livro, que é o 
da vida. E os mortos foram julgados pelas coisas que 
estavam escritas nos livros, segundo as suas obras. 
E deu o mar os mortos que nele havia; e a morte e o inferno 
deram os mortos que neles havia; e foram julgados cada 
um segundo as suas obras. 
E a morte e o inferno foram lançados no lago de fogo. Esta 
é a segunda morte. 
E aquele que não foi achado escrito no livro da vida foi 
lançado no lago de fogo." 
 

O grande trono branco é o trono de Deus (ou de Cristo, em 
alguns casos), onde todos os mortos serão julgados. A 
descrição do céu e da terra fugindo diante da presença de 
Deus sugere a ideia de que, diante do juízo de Deus, toda 
a criação será submissa e transformada. 
Os mortos são julgados com base nas suas obras. Os livros 
representam os registros de suas ações, e o livro da vida 
contém o nome dos justos, aqueles que têm vida eterna em 
Cristo. 
A palavra traduzida como inferno, “Hades” (uma divindade 
grega do mundo inferior) era conhecida como a morada dos 
mortos. No antigo testamento seu equivalente, reino dos 
mortos é o “Sheol”. Os ímpios seriam mantidos alí sob 
julgamento até serem enviados a um lugar de tormento. 
 

Muitos gentios questionavam se aqueles que morreram 
sem um sepultamento, como as mortes no mar 
participariam da vida após a morte ou como poderiam ser 
ressuscitados e essa passagem esclarece que o mar 
entregaria seus mortos para o juízo. 
 

Os ímpios, cujos nomes não estão no livro da vida, serão 
lançados no lago de fogo, que é descrito como a segunda 
morte, uma morte eterna, a separação de Deus. 
 

Apocalipse 21 
 

» O Novo Céu e a Nova Terra (21:1-27) 
 

O capítulo 21 descreve a nova criação e a restauração final 
de todas as coisas. Ele é um dos capítulos mais poderosos 
e poéticos do livro, porque ele oferece uma visão gloriosa 
do novo céu, da nova terra e da nova Jerusalém, concluindo 
a narrativa escatológica de Apocalipse, onde finalmente o 

170 171 



mal é derrotado e a plenitude do reino de Deus se 
estabelece para sempre. 
 
 

★ Apocalipse 21:1-2 
 "Vi um novo céu e uma nova terra; porque o primeiro céu e 
a primeira terra passaram, e o mar já não existe. E eu, João, 
vi a cidade santa, a nova Jerusalém, que descia do céu, da 
parte de Deus, enfeitada como uma noiva adornada para o 
seu marido." 
A visão de um novo céu e uma nova terra significa a 
restauração total e a renovação do universo. Isaías já havia 
predito os novos céus e a nova terra em Isaías 65:17 e 
66:22. O primeiro céu e a primeira terra representam a 
criação anterior, que, devido à corrupção do pecado, 
passará. Este novo céu e nova terra são sinais de um 
renovo completo, onde o mal e o sofrimento não terão mais 
lugar. 
Sobre o desaparecimento do mar, Oráculos Sibilinos (uma 
coleção de declarações proféticas, escritas em versos e 
compilados entre o século II a.C. a VII d.C. contém 
informações sobre mitologia clássica, crenças gnósticas, 
judaicas helenísticas e cristãs do início do primeiro milênio) 
predizem a vaporização do mar. 
Outra teoria entre tantas, é a de que Isaías 65:17 menciona 
céu e terra, mas não menciona o mar, logo ele deixaria de 
existir. 
 

A nova Jerusalém desce do céu, como uma noiva adornada 
para seu marido, simbolizando a unidade perfeita entre 
Cristo e Sua Igreja. A cidade é um símbolo da habitação 
eterna de Deus com os Seus filhos. Ela representa a 
perfeição, a santidade e a beleza do reino de Deus. 
 

 

★ Apocalipse 21:3-4 
"E ouvi uma grande voz do céu, dizendo: Eis o tabernáculo 
de Deus com os homens! Deus habitará com eles, e eles 
serão o Seu povo, e o mesmo Deus estará com eles, e será 
o seu Deus. E Deus limpará de seus olhos toda lágrima; e 
a morte já não existirá, nem haverá mais pranto, nem 
clamor, nem dor; porque as primeiras coisas são 
passadas." 
 

A maior bênção do novo céu e nova terra é a presença 
imediata de Deus com Seu povo, afinal, Tabernáculo 
simboliza Deus morando com o seu povo (Êxodo 25:8-9; 
29:45 e 1 Reis 6:12-13). A promessa de que Deus habitará 
com eles é a realização final do propósito de Deus em se 
relacionar pessoalmente com a humanidade, algo que foi 
rompido pelo pecado desde a queda no Éden. 
 

A grande transformação que ocorrerá nessa nova realidade 
é o fim do sofrimento humano. Não haverá mais lágrimas, 
morte, pranto, clamor ou dor. Essa é a redenção final de 
todas as tragédias da vida humana. O mal será finalmente 
erradicado. 
 

★ Apocalipse 21:5 
"E o que estava sentado sobre o trono disse: Eis que faço 
novas todas as coisas. E disse-me: Escreve, porque estas 
palavras são fiéis e verdadeiras." 
 

A criação será totalmente renovada, e Deus assegura que 
isso será realizado por Sua vontade soberana. A 
restauração de todas as coisas será perfeita e duradoura. 
O fato de Deus dizer "Escreve" reforça a certeza e a 
veracidade da promessa. Esta é uma declaração de 

172 173 



confiança para os crentes, garantindo que o plano de Deus 
para a restauração final é certo e inquebrável. 
 

★ Apocalipse 21:6-8 
"Disse-me ainda: Está cumprido! Eu sou o Alfa e o Ômega, 
o princípio e o fim. A quem tiver sede, de graça lhe darei da 
fonte da água da vida. O que vencer herdará estas coisas; 
e eu serei o seu Deus, e ele será o meu filho. Mas os 
covardes, e os incrédulos, e os abomináveis, e os 
homicidas, e os fornicadores, e os feiticeiros, e os idólatras, 
e todos os mentirosos terão a sua parte no lago que arde 
com fogo e enxofre, que é a segunda morte." 
 

A declaração "Está cumprido" revela que a obra de Deus é 
finalizada e irreversível. O Alfa e o Ômega, ou seja, o início 
e o fim de todas as coisas, garante que Ele é o arquiteto do 
futuro e de toda a restauração. 
Aqueles que têm sede, ou seja, aqueles que anseiam pela 
verdade e pela vida eterna, receberão de graça a água da 
vida, que simboliza a salvação eterna e a satisfação da 
alma em Cristo. 
Os vencedores, aqueles que perseveraram na fé, herdarão 
as bênçãos da nova criação. Já os ímpios, listados aqui por 
suas características de pecado contínuo, terão seu destino 
no lago de fogo, a segunda morte, ou seja, separação 
eterna de Deus. 
 

★ Apocalipse 21:9-11 
“E veio a mim um dos sete anjos que tinham as sete taças 
cheias das últimas sete pragas, e falou comigo, dizendo: 
Vem, mostrar-te-ei a esposa, a mulher do Cordeiro. 
E levou-me em espírito a um grande e alto monte, e 
mostrou-me a grande cidade, a santa Jerusalém, que de 
Deus descia do céu. 

E tinha a glória de Deus; e a sua luz era semelhante a uma 
pedra preciosíssima, como a pedra de jaspe, como o cristal 
resplandecente.” 
 

No antigo noivado judeu, uma mulher comprometida em 
noivado também podia ser chamada de esposa. 
Os textos apocalípticos às vezes usavam a imagem de uma 
montanha que toca o céu para fornecer visibilidade. 
A cidade é descrita como uma noiva adornada para seu 
marido. Ela brilha com a glória de Deus, sendo uma cidade 
de perfeição. 
Os autores judeus falavam de pedras preciosas 
sobrenaturais que eram luminosas. 
 

★ Apocalipse 21:12-14 
“E tinha um grande e alto muro com doze portas, e nas 
portas doze anjos, e nomes escritos sobre elas, que são os 
nomes das doze tribos dos filhos de Israel. 
Do lado do oriente tinha três portas, do lado do norte, três 
portas, do lado do sul, três portas, do lado do poente, três 
portas. 
E o muro da cidade tinha doze fundamentos, e neles os 
nomes dos doze apóstolos do Cordeiro.” 
 

1 Enoque relaciona os doze portões com os doze sinais do 
zodíaco (descreve os céus, incluindo o oitavo céu, onde há 
uma descrição do zodíaco), enquanto Apocalipse associa 
os portões da nova Jerusalém às doze tribos. Em um dos 
Manuscritos do Mar Morto (4QRolo do Templo), alguns 
judeus observaram que as tribos seriam celebradas nos 
doze portões ao redor do novo templo. 
A cidade tem doze portas, e sobre elas estão os doze 
nomes das tribos de Israel, mostrando a união da antiga e 

174 175 



da nova aliança. Há também doze fundações com os nomes 
dos doze apóstolos, simbolizando a continuidade da Igreja. 
Esse simbolismo era facilmente entendido pelos cristãos da 
Ásia no tempo de João. 
 

★ Apocalipse 21:15-21 
“E aquele que falava comigo tinha uma cana de ouro, para 
medir a cidade, e as suas portas, e o seu muro. 
E a cidade estava situada em quadrado; e o seu 
comprimento era tanto como a sua largura. E mediu a 
cidade com a cana até doze mil estádios; e o seu 
comprimento, largura e altura eram iguais. 
E mediu o seu muro, de cento e quarenta e quatro côvados, 
conforme a medida de homem, que é a de um anjo. 
E a construção do seu muro era de jaspe, e a cidade de 
ouro puro, semelhante a vidro puro. 
E os fundamentos do muro da cidade estavam adornados 
de toda a pedra preciosa. O primeiro fundamento era jaspe; 
o segundo, safira; o terceiro, calcedônia; o quarto, 
esmeralda; 
O quinto, sardônica; o sexto, sárdio; o sétimo, crisólito; o 
oitavo, berilo; o nono, topázio; o décimo, crisópraso; o 
undécimo, jacinto; o duodécimo, ametista. 
E as doze portas eram doze pérolas; cada uma das portas 
era de uma pérola; e a praça da cidade de ouro puro, como 
vidro transparente.” 
 

A cidade tem uma medida perfeita, simbolizando a 
completude e a harmonia. A vara para medir nos remete a 
Ezequiel 40:3. As medidas da cidade serviam para gerar 
temor em relação as promessas de Deus. 
Porém, as medidas de João são diferentes das medidas de 
Ezequiel, sendo duas mil vezes maior sem contar a altura 

da cidade. O que retrata a grandeza do que está por vir, 
conforme 1 Coríntios 2:9: “Todavia, como está escrito: 
“Nenhum olho viu, nenhum ouvido ouviu, e coração nenhum 
concebeu o que Deus preparou para aqueles que o amam”.  
 

As ruas são de ouro puro, e as fundações da cidade são 
adornadas com pedras preciosas. Isaías teve visões de 
muros feitos de pedras preciosas em Isaías 54:12.  
A comparação do ouro com vidro hoje não faz sentido, mas 
naquela época o metal era usado em espelhos e quanto 
mais puro o ouro, mais refletia. 
 

Doze pedras eram normalmente usadas no antigo 
testamento para simbolizar as doze tribos. A Septuaginta de 
Ezequiel 28:13ª descreve um ser no Jardim do Éden, 
adornado com pedras preciosas e ouro, e lista uma 
variedade de pedras preciosas “Estiveste no Éden, jardim 
de Deus; de toda a pedra preciosa era a tua cobertura: 
sardônia, topázio, diamante, turquesa, ônix, jaspe, safira, 
carbúnculo, esmeralda e ouro;”  
Alguns especulam a conexão deste ser com a mulher de 
Apocalipse 17:4: “E a mulher estava vestida de púrpura e 
de escarlata, e adornada com ouro, e pedras preciosas e 
pérolas;” 
 

Porém, o uso de doze pedras preciosas diferentes 
simbolizando as doze tribos de Israel baseia-se em Êxodo 
28:17-20. A lista de João é equivalente ao texto de Êxodo 
onde as pedras preciosas do peitoral remetem a glória do 
povo de Deus. 
 

★ Apocalipse 21:22-27 
“E nela não vi templo, porque o seu templo é o Senhor Deus 
Todo-Poderoso, e o Cordeiro. 

176 177 



E a cidade não necessita de sol nem de lua, para que nela 
resplandeçam, porque a glória de Deus a tem iluminado, e 
o Cordeiro é a sua lâmpada. 
E as nações dos salvos andarão à sua luz; e os reis da terra 
trarão para ela a sua glória e honra. 
E as suas portas não se fecharão de dia, porque ali não 
haverá noite. 
E a ela trarão a glória e honra das nações. 
E não entrará nela coisa alguma que contamine, e cometa 
abominação e mentira; mas só os que estão inscritos no 
livro da vida do Cordeiro.” 
 

Uma das esperanças do judaísmo antigo e motivo de 
orações era a restauração e renovação do templo. 
A luz da cidade não depende do sol ou da lua, ela vem 
exclusivamente da glória de Deus, uma clara referência a 
Isaías 60:19-20.  A cidade não precisa de sol ou lua, pois a 
glória de Deus a ilumina.  
Não haverá mais nada impuro ou que cause abominação 
nela, uma referência a Zacarias 14:21 se referindo a 
impureza espiritual ou moral, pois apenas os redimidos 
estarão presentes. 
 

Apocalipse 22 
 

» A Nova Jerusalém (22:1-21) 
 

O capítulo 22 é o último capítulo do livro de Apocalipse e da 
Bíblia. Ele traz as conclusões da visão de João sobre o 
futuro glorioso, a consumação do reino de Deus e o convite 
final à fé e à obediência enquanto nos mostra uma visão do 
final da história, onde tudo será restaurado, a humanidade 
será redimida e o reino eterno de Deus será estabelecido. 

Ele também traz uma advertência final e uma exortação ao 
testemunho fiel. 
 

★ Apocalipse 22:1-2 
"E mostrou-me o rio da água da vida, resplandecente como 
cristal, que saía do trono de Deus e do Cordeiro. No meio 
da sua praça, e de uma e outra banda do rio, estava a 
árvore da vida, que produz doze frutos, dando seu fruto de 
mês em mês; e as folhas da árvore eram para a cura das 
nações." 
 

O rio da água da vida, que flui do trono de Deus e do 
Cordeiro, simboliza a vida eterna que é dada por Deus. A 
água representa a satisfação plena que Deus oferece, 
como Jesus disse em João 4:14, onde a água da vida 
jamais deixa a pessoa com sede. 
A árvore da vida é um símbolo de restauração e perfeição. 
Ela produz doze frutos, um para cada mês, indicando 
plenitude e abundância contínua, remetendo a Ezequiel 
47:12.  
As folhas da árvore, que são para a cura das nações, 
sugerem que a cura e a restauração física e espiritual são 
completas e universais no reino de Deus, e todas as 
divisões entre as nações serão superadas. 
 

★ Apocalipse 22:3-5 
"E não haverá mais maldição; mas o trono de Deus e do 
Cordeiro estará nela, e os Seus servos O servirão; e verão 
a Sua face, e o Seu nome estará nas suas frontes. E não 
haverá mais noite, e não necessitarão de lâmpada, nem de 
luz do sol, porque o Senhor Deus os alumiará, e reinarão 
para todo o sempre." 
 

178 179 



O mal que entrou no mundo devido ao pecado será 
totalmente removido, referência a Zacarias 14:11. Não 
haverá mais separação entre Deus e o homem, e o reino de 
Deus será perfeito e sem pecado. Esta é a restauração da 
criação, onde o efeito da queda será completamente 
revertido. 
Os servos de Deus (os crentes) verão a face de Deus e 
estarão eternamente em Sua presença. O nome de Deus 
estará em suas frontes, simbolizando que pertencem a Ele 
e estão em Sua comunhão perfeita. 
Não haverá mais noite, nem a necessidade de luz artificial 
ou mesmo do sol, pois a glória de Deus iluminará o reino. A 
presença de Deus será a fonte de luz eterna e orientação 
para Seu povo. 
 

★ Apocalipse 22:6-7 
"E disse-me: Estas palavras são fiéis e verdadeiras; e o 
Senhor, o Deus dos santos profetas, enviou o Seu anjo para 
mostrar aos Seus servos as coisas que em breve devem 
acontecer. E eis que cedo venho; bem-aventurado aquele 
que guarda as palavras da profecia deste livro." 
 

A declaração de que as palavras do livro são fiéis e 
verdadeiras reforça que tudo o que foi profetizado se 
cumprirá, sem falhas. As palavras do Apocalipse são 
palavras divinas que devem ser levadas a sério. 
A promessa de que Cristo virá logo é um convite à 
vigilância. Ele afirma que a bem-aventurança está 
reservada para aqueles que obedecerem às palavras da 
profecia de Apocalipse, permanecendo fiéis até Sua volta. 
 

 
 

★ Apocalipse 22:8-9 
"Eu, João, sou quem vi e ouvi estas coisas. E quando as vi 
e ouvi, prostrei-me aos pés do anjo que me mostrava estas 
coisas, para adorá-lo. E ele me disse: Olha, não faças isso; 
sou conservo teu e dos teus irmãos, os profetas, e dos que 
guardam as palavras deste livro. Adora a Deus." 
 

João maravilhado e em reverência pela visão, cai aos pés 
do anjo para adorá-lo, porém, o anjo imediatamente o 
repreende, lembrando que a adoração deve ser dirigida 
somente a Deus. 
O anjo enfatiza que ele é servo de Deus, assim como os 
profetas e os crentes. Esse ato de humildade destaca a 
importância de guardar as palavras de Deus e adorar 
somente a Ele. 
 

★ Apocalipse 22:10-11 
"E disse-me: Não seles as palavras da profecia deste livro, 
porque o tempo está próximo. Quem é injusto, seja injusto 
ainda; e quem é imundo, seja imundo ainda; e quem é justo, 
seja justo ainda; e quem é santo, seja santo ainda." 
 

O tempo de cumprimento das profecias está próximo, e a 
mensagem do livro deve ser divulgada e não retida. A 
revelação de Deus está sendo dada para que todos possam 
se preparar para o fim dos tempos. 
A frase "quem é injusto, seja injusto ainda" sugere que, no 
final, o destino de cada pessoa será definitivo. A escolha de 
seguir a justiça ou a iniquidade terá consequências 
permanentes. A advertência é que as pessoas devem 
escolher a santidade e a justiça, pois o tempo de decisão 
está acabando. 
 

 180 181 



★ Apocalipse 22:12-13 
"E eis que cedo venho, e o meu galardão está comigo, para 
dar a cada um segundo a sua obra. Eu sou o Alpha e o 
Ômega, o princípio e o fim, o primeiro e o último." 
 

Cristo reafirma Sua vinda imediata e que trará o galardão 
para cada um, de acordo com suas obras. A vinda de Cristo 
é uma promessa de justiça e retribuição. 
O título Alfa e Ômega (primeira e última letra do alfabeto 
grego) reafirma a eternidade de Cristo e Sua soberania 
sobre toda a criação. 
 

★ Apocalipse 22:14-15 
"Bem-aventurados aqueles que lavam as suas vestiduras, 
para que tenham direito à árvore da vida, e entrem na 
cidade pelas portas. Fora ficam os cães, e os feiticeiros, e 
os fornicadores, e os homicidas, e os idólatras, e todo 
aquele que ama e pratica a mentira." 
 
Aqueles que lavaram suas vestiduras (uma metáfora para a 
purificação pelo sangue de Cristo) são bem-aventurados e 
terão o direito de participar da vida eterna. Eles entrarão na 
cidade de Deus, a Nova Jerusalém. 
Aqueles que persistirem no pecado e na iniquidade serão 
excluídos da cidade e terão como destino o lago de fogo. 
Esta é uma advertência sobre a seriedade da escolha entre 
a vida e a morte eterna. 
 

★ Apocalipse 22:16-17 
"Eu, Jesus, enviei o meu anjo para vos testificar estas 
coisas às igrejas. Eu sou a raiz e a geração de Davi, a 
brilhante estrela da manhã. E o Espírito e a esposa dizem: 

Vem. E quem ouve diga: Vem. E quem tem sede, venha; e 
quem quiser, tome de graça da água da vida." 
 

Jesus Se apresenta como a raiz e a geração de Davi, 
confirmando Sua descendência messiânica e Seu papel 
como Salvador e Rei. Ele é a estrela da manhã, 
simbolizando Sua glória e iluminação. 
O convite é claro: "Vem!". O Espírito Santo e a Igreja 
convidam todos a virem para a salvação e tomarem da água 
da vida, que é oferecida gratuitamente, conforme Isaías 
55:1: “Ó vós, todos os que tendes sede, vinde às águas...” 
 

★ Apocalipse 22:18-19 
"Eu testifico a todo aquele que ouvir as palavras da profecia 
deste livro: Se alguém lhes adicionar alguma coisa, Deus 
fará vir sobre ele as pragas que estão escritas neste livro. 
E se alguém tirar palavras do livro desta profecia, Deus 
tirará a sua parte do livro da vida..." 
 

A mensagem é clara: o livro de Apocalipse (e por extensão, 
as Escrituras) não deve ser modificado. Aqueles que 
alteram as palavras divinas terão sérias consequências. 
 

★ Apocalipse 22:20-21 
“Aquele que testifica estas coisas diz: Certamente cedo 
venho. Amém. Ora vem, Senhor Jesus. 
A graça de nosso Senhor Jesus Cristo seja com todos vós. 
Amém.” 
 

“ora vem” ou “vem Senhor” é uma tradução do aramaico 
 pelo grego Μαραναθά,, ‘Maran atha’ = ‘'Tu és ,מרנאתא 
Senhor!’ ou ‘Marana tha’ = ‘Vem, Senhor!’ 
  

E a saudação final que habitualmente era anexada as 
cartas, se despede nos lembrando o favor imerecido que 

182 
183 



Jesus nos oferece, a graça, seja conhecida e vivenciada por 
todos aqueles que leem ou ouvem a carta, e o amém que 
significa “assim seja” ou “é verdade” confirma o que foi dito. 
Em outras palavras, o autor está encerrando com uma 
oração, pedindo que os leitores vivam debaixo do amor e 
da bondade de Jesus, e confirma isso com um "amém", 
como quem diz: "Que isso realmente aconteça!" 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONCLUSÃO 
 

Não dá para negar que o Livro de Apocalipse tem muita 
ligação com os profetas do Antigo Testamento. Todos eles 
mostram a história do povo de Deus com momentos de 
castigo e de salvação. Profetas como Isaías, Jeremias, 
Ezequiel e Daniel prepararam o caminho para as visões que 
aparecem no Novo Testamento, focadas na volta de Jesus, 
no juízo final e na restauração do reino de Deus para 
sempre. Mesmo que essas visões sejam cheias de 
símbolos e pareçam difíceis de entender, elas têm um 
objetivo em comum: lembrar ao povo de Deus que, apesar 
das dificuldades, Ele vencerá no fim e cumprirá sua 
promessa de um novo céu e uma nova terra. 
 
 
 

 
Que Deus ilumine o seu entendimento na certeza que essas 
poucas palavras servem para iluminar o inicio da sua 
caminhada. Ainda há muito mais informação a respeito desse 
tema. Que sua curiosidade e interesse sejam aguçados. Que 
Deus derrame fome e sede para buscar mais.  
 

A seguir você terá uma listagem de livros auxiliares para 
compreender esse assunto, mas não se esqueça que o 
principal livro chama-se Bíblia Sagrada. 
 

Que a paz de Jesus seja contigo todos os dias da sua vida! 
 
 

 
 

184 185 



Livros indicados a respeito desse 
tema para seu crescimento: 

► A Bíblia (Diferentes traduções)  
► Comentário Bíblico Bruce - F.F. Bruce 
► Comentário Histórico-Cultural da Bíblia - Keener 
► Apocalipse: Visões e Mensagens para a Igreja de Cristo - Ciro Sanches Costa 
► As Cartas às Sete Igrejas da Ásia Menor - William M. Ramsay 
► Comentário sobre o Apocalipse - Heinrich A. W. Meyer 
► O Apocalipse de João: Comentário Teológico e Pastoral - Zélio Fiorenzano 
► Apocalipse: A Introdução e Comentário Bíblico - G. K. Beale 
► Teologia do Novo Testamento - George Eldon Ladd 
► O Apocalipse de João - Comentário - Robert H. Mounce 
► As escrituras sagradas e suas tradições no Brasil – Samuel Borge 
► O Apocalipse: o fim das coisas e a glória eterna - Paulo Orozimbo Cardoso 
► O Novo Testamento: história e teologia - Paulo Orozimbo Cardoso 
► Judaísmo e cristianismo: as raízes da Bíblia - Henry S. Boudakian 
► Apocalipses e profecias: uma visão comparativa - Henry S. Boudakian 
► O Apocalipse e suas múltiplas leituras - Cláudio C. dos Santos 
► A Bíblia: história e interpretação. Rio de Janeiro - Cláudio C. dos Santos 
► Apocalipse e a realidade brasileira: uma interpretação sociológica - Ricardo A. 
de A. Junior 
► A profecia no Antigo Testamento: Teoria e Prática Profética - Sérgio Motta 
► Daniel e o Apocalipse: Estudos Apocalípticos no Antigo e no Novo Testamento - 
Herbert Bloch 
► A História do Cristianismo: O Primeiro Milênio - Justo L. González 
► Os Profetas do Antigo Testamento e a Escatologia: Juízo e Esperança - João 
Pedro Tomé 
► Antigo Testamento: História, Cultura e Contexto - John H. Walton 
► Introdução ao Estudo da Bíblia - William Barclay  
► Teologia do Antigo Testamento - Walther Eichrodt  
► Figuras de Linguagem - Carlos Alberto Faraco  
► Apocalipse: O Livro das Revelações - Michael Wilcock 
► Apocalipse: A Revelação de Jesus Cristo - John Stott 
► Comentário de Apocalipse - João L. de A. Ferreira 
► Apocalipse: A Última Palavra - William Hendriksen 
► Apocalipse: A Vitória de Cristo - Elinaldo Renovato 
► O Apocalipse de João - D. A. Carson, G. K. Beale e outros 
► O Apocalipse: Introdução e Comentário - F. F. Bruce 
► Teologia do Novo Testamento - Gerhard Kittel e Gerhard Friedrich  
► A História do Apocalipse - Denny Burk 
► Apocalipse: Símbolos e Significados - Norman P. Wright 
► Dicionário de Teologia Bíblica - Gerhard Kittel  
► Enciclopédia de Bíblia e Teologia - Walter A. Elwell 

Esse material foi útil para sua 
 Vida e Ministério? 

 
 

Ajude-nos a levar mais conteúdos como esse para mais 
pessoas. Nosso material é disponibilizado de forma 

GRATUÍTA online no site: 
 

http://carlafigueira.com.br 
      

 

 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
NÃO COBRAMOS por nenhum de nossos materiais, a 
convicção que o Senhor nos deu é de compartilhar os 

ensinamentos com todos, pois Ele providenciaria as demais 
coisas através de pessoas improváveis. 

 
 


